halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

Manuscrit auteur, publié dans "Bulletin d'Etudes Orientales LX (2012) 91-122"

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA'*

Qais ASSEF
Institut francais du Proche-Orient/Ecole pratique des hautes études

Héritée del’orientalisme duxix®siecle (Makpisi 1983, p. 43-49), etaccentuée parl’avénement
du wahhabisme et du salafisme, la réputation anti-soufie d’Ibn Taymiyya n’a cessé de voiler
laréalité de son ceuvre a portée mystique 2 Ce n’est que tardivement que I'on a vu 'audace de
certains chercheurs percer, ici et 13, I'épais brouillard couvrant I'immense héritage du sayh al-
islam. Force est de constater que I'entreprise n’en est qu’a ses balbutiements. Cependant, ces
travaux pionniers ont permis de révéler les affinités d’Tbn Taymiyya et de son école hanbalite
avec la mystique musulmane >, Une chose est certaine, il n’existe aucun écrit du savant
hanbalite condamnant le soufisme en tant que tel *. Faire du Sayh al-islam un opposant a la
mystique, reviendrait a négliger son acuité d’analyse et sa modération en termes de jugement.
Selon Ibn Taymiyya, il ne faut rien rejeter en bloc, et « la seule chose qu'il soit correct de
faire, c’est [cependant] de juger véridique le vrai et de traiter le mensonge de vain ° ». Uidée
d’'une antinomie entre un sunnisme « orthodoxe », incarné par le savant hanbalite, et la
mystique résulte en réalité d’'une lecture partielle et hors contexte de son ceuvre. En effet,
les écrits d’Tbn Taymiyya, saisis dans leur contexte historique, témoignent non seulement
d’une doctrine favorable a la mystique, mais s’en trouvent fortement influencés. Ce qui n’est
pas sans surprendre Chodkiewicz (1984a, p. 192-193) qui, a propos de la position du docteur

1. Je tiens & remercier Madame Denise Aigle, Messieurs Eric Geoffroy et Pierre Lory pour leurs précieux conseils.
Jexprime également ma reconnaissance a mes professeurs d’arabe, messieurs Walid al-Hafez et Jamal Chehayed,
pour leur inestimable apport. Enfin, je salue le travail de relecture de Robin Beaumont, Jean-Charles Coulon, Jean-
Yves L'Hopital et de mon épouse Georgette Musong Assef.

2. Pour la « wahhabisation » progressive de I'islam sunnite et 'hostilité de Muhammad b. ‘Abd al-Wahhab (1703-
1792) envers le soufisme, voir Peskes 1999.

3. Makoist, 1973, 1974, 1984 ; MicueL1981 ; HomeriN 1985 ; GEoFFroY 1995b.
4. Pour un apercu des doctrines soufies incriminées par Ibn Taymiyya, voir Laoust 1962, p. 32-34. Sur l'influence
posthume d’ Ibn Taymiyya, voir Laoust 1939, p. 475-575, et Laoust 1962, p. 44-47.

5. Ien Taymiyya, Magmi' al-fatawa, vol. XI, p. 434; cité par Michor 2007, p. 56. Plus aveugle sera cependant
la condamnation du soufisme par les épigones wahhabites d’Ibn Taymiyya, dont le fondateur Muhammad
b. ‘Abd al-Wahhab n’opérait pas de distinction entre les pratiques populaires et celles du soufisme. Voir Peskes 1999,
p. 153 et 159.

Bulletin d’Etudes Orientales, LX, 2011, Ifpo, Damas, p. 91-122.


http://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00584673
http://hal.archives-ouvertes.fr

halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

92 QAIS ASSEF

hanbalite sur 'extinction mystique (fand), affirmait : « un tel langage parait surprenant et
presque incongru sous la plume d’un auteur peu porté aux professions de foi soufies ».

PRECISIONS METHODOLOGIQUES

L'étude de la perspective taymiyyenne du soufisme nécessite des précautions d’ordre
méthodologique. Rappelons que « soufisme » est un terme synthétique qui, dans sa réalité
vécue, comprend une riche palette de types spirituels donnant lieu a diverses doctrines et
pratiques °. En outre, celles-ci ont évolué au fil du temps, mais peuvent tout aussi bien se
distinguer d’une région a 'autre a une méme époque (Crassi 1977, p. 5-8).

D’autre part, l'idée, encore persistante, d'une opposition intrinseque entre
« orthodoxie » sunnite et mystique contribue a une approche incertaine du soufisme. En
effet, « 'orthodoxie », pas plus que le soufisme, ne désigne une doctrine fixe dans le temps
et dans 'espace. McGregor (2009, p. 69-74) souligne que le terme « orthodoxie », emprunté
a la chrétienté, est inadapté pour rendre pleinement le caractere pluraliste et complexe de
la vie religieuse dans les sociétés musulmanes. Les appréciations paradoxales émises par les
docteurs delaLoia propos des soufis illustrent parfaitement cette « orthodoxie » a géométrie
variable. A titre d’exemple, Ibn Taymiyya a commenté plusieurs écrits mystiques, dont ceux
du soufi hanbalite ‘Abd al-Qadir al-Gilani (m. 1166) 7 ; I'un des maitres de ce dernier, Hammad
al-Dabbas (m. 1130), bénéficiait d’'une grande estime aupres du Sayh al-islam ®. Cette attitude
contraste avec celle du hanbalite Ibn ‘Aqil (m. 1119) qui, deux siécles plus t6t a Bagdad, avait
séverement critiqué Dabbas, lui reprochant de pratiquer un soufisme suspect °.

Bien qu’en voie d’abandon, « 'abstraction outranciére et les procédés généralisateurs
et comparatistes abusifs » (Cuassi 1977, p. 7) ont néanmoins constitué un obstacle majeur
a des études plus approfondies sur le rapport entre hanbalisme et soufisme et plus
particulierement sur I'ceuvre mystique d’Ibn Taymiyya.

Ses écrits, souvent de circonstance (Cropkiewicz 1984b, p. 99), nécessitent que 1'on en
précise le contexte, et donc la portée. D’'une maniére générale, 'ceuvre d’'Ibn Taymiyya ne
peut étre comprise sans une connaissance du contexte politique, social et religieux dans
lequel il évoluait. Son « action est si étroitement liée a I'histoire des premiers Mamlouks
qu’on ne peut pleinement comprendre I'une sans I'autre » (Laoust 1960, p. 2).

D’ailleurs, Ibn Taymiyya est-il 'ennemi du soufisme, des soufismes ou bien d’une
certaine forme de soufisme ? Nous constatons que le pluriel n’a été que rarement employé
dans ce genre de questionnement. Henri Laoust (1939, p. 89-93) fut parmi les premiers a
souligner les affinités du Sayh al-islam avec le soufisme, nuangant de ce fait la réputation

6. Pour une typologie spirituelle du tasawwuf, voir Georrroy 1995a, p. 283-360.

7.1a vénération d’Ibn Taymiyya pour ce maitre soufi est si grande qu’il le qualifie de « pdle des connaissants »
(qutb al-Grifin), voir IsN Tavmryya, Al-Istigama, vol. I, p. 85. Pour le commentaire des Futith al-gayb de Gilan, voir Isn
Tarmivya, Magmii“ al-fatawa, vol. X, p. 455-548. Voir également MicueL 1981.

8. Ibn Taymiyya classe Hammad al-Dabbas et ‘Abd al-Qadir al-Gilani parmi les « masa’ih ahl al-istigama », (voir Isn
Taymryya, Magmii* al-fatawa, vol. X, p. 516).

9. Makpist 1963, p. 376, n.1 et p. 383, n. 1.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 93

anti-soufie dans laquelle était cloisonné le savant hanbalite. Des études postérieures
sont venues confirmer ces affinités (Makoisi 1983, p. 54), allant méme jusqu’a suggérer
son appartenance a la confrérie soufie Qadiriyya (Makpist 1973). La relative abondance
« d’arguments » en faveur d’une adhésion d’'Ibn Taymiyya au « soufisme » ne saurait étre
décisive, sans un examen attentif des interactions entre le supposé adepte et les multiples
dimensions de la mystique musulmane. En effet, I'emploi du terme « soufisme » limite
notre compréhension de la mystique a certains de ses aspects.

D’une maniere générale, la mystique pose un probléme d’approche méthodologique,
car il ne s’agit pas seulement de s’en tenir a une analyse phénoménologique de I'expérience
religieuse. « Lobjet étudié est alors un mysteére personnel, de soi ineffable au surplus, celui
des rapports les plus profonds qui puissent étre sur terre entre 'dAme et Dieu » (Garoer et
AnawaTI 1976, p. 14). Anawati et Gardet (1976, p. 15) insistent sur la nécessité de « distinguer
entre 'expérience mystique elle-méme et son expression conceptuelle ou verbale ». En
effet, le chercheur, ne disposant que d’écrits, peut se trouver devant une expérience
mystique profonde mal conceptualisée ou bien inversement, devant une doctrine
mystique harmonieuse sans aucune réalité vécue. Anawati et Gardet (1976, p. 15) ajoutent
que « I'expérience mystique étant quelque chose d’essentiellement personnel, ne peut
étre interprétée qu’a la lumiere de la vie méme du mystique, au-dela de son expression
verbale ».

Cette précaution d’ordre méthodologique est rappelée par Garcin (2006, p. 11) qui met
en garde l'historien « généraliste » contre les erreurs d’appréciation dans I'approche du
soufisme. Quant a I'interrogation de I'historien concernant la « légitimité d'une enquéte
simplement historienne » sur le soufisme, - « surtout si elle est le fait d'un historien qui
n’est pas lui-méme musulman » (Garcin 2006, p. 12-14) - le spécialiste du soufisme, Gril
(2006, p. 72), répond qu’il n’est pas nécessaire d’étre « soufi, ni méme musulman, pour
pénétrer cet univers. [...], il suffit d’en connaitre les codes ».

Bien que formulée, la question de 'adhésion d’Tbn Taymiyya au soufisme reste somme
toute secondaire aux yeux de l'islamologue. D’ailleurs, toute affirmation sur le sujet
nécessiterait que I'on établisse les critéres objectifs permettant d’identifier un adepte du
« soufisme », dans le Damas mamelouk des xi® et xive siecles *°. La tiche est d’autant plus
difficile que le tasawwuf revét de multiples formes, notamment a cette époque . Plut6t que
’'adhésion en elle-méme, le chercheur sur la mystique s’intéressera a I'origine et au degré
de cette affiliation 2. Est-elle uniquement d’ordre social (« confrérique ») * ? S’agit-il d'une

10. Question également posée par D. Gril pour un contemporain d’Ibn Taymiyya vivant en Haute-Egypte. Voir Gri.
2006, p. 56.

11. Pouzer 1991, p. 207-243. D’autre part, les questions posées au début de L'épitre des soufis, font part de la
multiplicité des voies soufies (suluk), sur lesquelles Ibn Taymiyya doit se prononcer.

12. Outre les maitres « authentiques » du soufisme (masa’ih ahl al-istigama) qu’lbn Taymiyya cite explicitement,
il serait intéressant de retracer la « filiere mystique » dont ses écrits se font 1'écho. Le gigantisme de son ceuvre,
la complexité du contexte historique et la persistance des préjugés a son propos, risquent cependant de rendre
I'enquéte longue et fastidieuse.

13. Sur les voies soufies, voir GriL 1996b et Georrroy 1996.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

94 QAIS ASSEF

pratique réguliere de certains rites, de simples affinités avec les doctrines et I'éthique du
soufisme ", ou bien d’une adhésion totale, vécue dans sa forme extérieure comme dans ses
réalités métaphysiques (haqa’iq) ?

Cesremarques et interrogations suggerent une redécouverte del'ceuvre d’Ibn Taymiyya
et de son milieu selon une approche micro-historique **, accompagnée d'une démarche
attentive aux multiples dimensions et expressions de la mystique musulmane. En effet, il
ne s’agit plus d’étudier les autorités religieuses sous 'angle exclusivement islamologique,
mais de privilégier « une approche attentive aux individus et a leurs paroles, saisis dans
leurs relations a d’autres individus, [...]. Chistorien se doit de suivre le destin d’un homme -
ou d’un groupe d’hommes - et avec lui la multiplicité des espaces et des temps, I'écheveau
des relations dans lesquelles il s’inscrit » (AicLe 2010, p. 16).

LEPITRE DES SOUFIS ET LE CONTEXTE HISTORIQUE

A défaut de pouvoir nous prononcer, dans I'immédiat, sur une éventuelle « affiliation »
du Sayh al-islam au « soufisme », nous proposons d’examiner son opinion vis-a-vis du
tasawwuf et de ses adeptes, opinion qu’il expose dans I'épitre al-Sufiyya wa-l-fugara’*¢, dont
nous proposons ci-apres une traduction. L'épitre des soufis débute par un court exposé sur
I'origine du soufisme, a la suite de quoi Ibn Taymiyya aborde le sujet principal de son épitre,
les états spirituels (ahwal sing. hal). Aprés avoir passé les états spirituels des soufis au crible
du Coran, de la Sunna et du consensus des Salaf, le savant hanbalite répond aux questions
initiales sur les différentes catégories de soufis. Relativisant I'importance des désignations
et des catégories qu'il a énumérées précédemment, Ibn Taymiyya conclut en invoquant la
hiérarchie des croyants et leurs qualités intrinseques selon la Révélation.

Le style simple et didactique de L'épitre des soufis nous indique qu’elle est destinée
a un large public. Les questions, formulées au début de 1'épitre, semblent confirmer
cette hypothese. En effet, il s’agit de discerner, parmi les différentes sortes de soulfis, les
caractéristiques de chaque fraction et d’en déterminer la 1égalité. Toutefois, le caractere
« généraliste » de 1'épitre n'empéche pas IbnTaymiyya de faire référence, fiit-ce
furtivement, aux débats doctrinaux autour du soufisme, notamment sur les conditions de
la « sainteté » (waldya), qu’il évoque en fin d’exposé. Quant au lecteur « spécialiste », il est
avisé que « cette réponse contient des propos nécessitant de longues explications, qui ne
peuvent se faire ici 7 ».

Bien que le cadre historique semble étre celui des premiers renoncants (zuhhad sing.
zahid) de Bassora, une lecture attentive confrontée aux données historiques nous permet
d’entrevoir un texte d'une brilante actualité . Ce que Homerin, dans sa traduction

14. A propos des doctrines et pratiques soufies, voir Gri. 1996a.

15. Sur la micro-histoire, voir AicLe 2010, p. 14-18.

16. Texte arabe dans Isn Taymivya, Magmii‘ al-fatawa, vol. X1, p. 5-24, désormais : L'épitre des soufis.
17. Avis partagé par HomeriN 1985, p. 220.

18. Le texte étant trés allusif, nous ne pouvons le dater avec précision.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 95

(1985, p. 220), signalait comme de simples digressions, sont en réalité des références
implicites a ses contemporains.

Le passage concernant les moyens illicites d’aboutir a I'ivresse spirituelle vise tres
probablement ses contemporains .1l y dénonce la consommation de vin, de haschich mais
également 'amour et la passion des formes, ainsi que le sama’. Nous savons par ailleurs le
penchant des Haydariyya * de Damas pour le haschich . De méme, il est attesté que la
pratique du sama’, a son époque, était dans certains cas accompagnée de danse et de vin %,
Quant a 'amour et la passion des formes, il semble qu’Ibn Taymiyya se réfere a ceux de ses
contemporains qui s’adonnaient a la contemplation de jeunes garcons imberbes .

Ailleurs, le savant hanbalite fait allusion a « la fameuse divergence a propos de celui
qui prononce la répudiation (taldg) en état d’ébriété 2 ». 1l semble que dans ce passage
il apporte furtivement un argument pour soutenir sa position, qui consiste a refuser le
regroupement des trois formulations de divorce en une seule. Pour rappel, cette position
lui valut, en 1318, I'interdiction du sultan d’émettre des fatwa-s sur le sujet et, en septembre
1320, il fut condamné a I'emprisonnement pour avoir enfreint I'interdiction sultanienne.

C’est encore a ses contemporains qu'lbn Taymiyya adresse ses griefs lorsqu'’il fait
allusion aux dérives du soufisme « étatique » (sifiyyat al-arzaq), institutionnalisé et financé
par les grands de ce monde. A ce sujet, L. Pouzet mentionne la confrérie Qalandariyya qui
recut, de Kitbuga, dix mille pieces d’argent en 1296 ».

Bien que ces allusions restent périphériques, 1'épitre illustre parfaitement 1'étroite
corrélation entre 'ceuvre et I'environnement immédiat du savant hanbalite.

TYPES SPIRITUELS ET DEGRES DE REALISATION

Alinstar du Kitab al-ta‘arruf de Kalabadi (m. 998) %, L'épitre des soufis débute par I'analyse
lexicale du terme « siift ». Ibn Taymiyya analyse, a travers le prisme de la linguistique et de la
logique, quelques-unes des « filiations » proposées par les manuels de soufisme. Il en déduit
que l'adjectif de relation « siifi » ne peut faire référence qu’a ’habit de laine (siif) 7. La suite de
I’épitre nous induit a penser que cette précision est loin d’étre anodine. En effet, les autres
origines possibles du terme « siift », que le savant hanbalite a éliminées, sont des termes

19. Ien Tavmivya, Magmi' al-fatawa, vol. X1, p. 10-11.

20. A propos des Haydariyya et de la consommation de haschich, voir Micror 2001a, p. 40, n. 3 ; GeoFFroY, p. 69-70.
Sur leur implantation a Damas, voir Pouzer, 1991, p. 228-229.

21. Sur la consommation du haschich dans les milieux mystiques, voir Mictor 2001a, p. 38-51 et Georrroy 2010,
p. 70-72.

22. Tbn Taymiyya raconte une telle scéne dont il dit avoir été témoin (voir Isn Tavmryya, Magmii* al-fatawd, vol. X,
p. 418-419 ; trad. Micror 1991, p. 23-24).

23. Pouzer 1983, p. 132 ; HomerIN 1985, p. 226, n. 32.

24. 1N Tavmiyva, Magmi' al-fatawa, vol. XI, p. 11.

25. Voir infra, n. 169. Sur I'intérét des émirs mamelouks pour certains « ordres » soufis, voir Garcin 2006, p. 32.
26. KaLABADI, Traité de soufisme, p. 25-31.

27. 1N Taymryva, Magma' al-fatawa, vol. X1, p. 6 ; Kavasaoi, Traité de soufisme, p. 30.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

96 QAIS ASSEF

élogieux % tels « ahl al-suffa  » (les Gens du banc), « le rang (saff) avancé se tenant devant
Dieu » et « I'élite (safwa) de la création de Dieu ». Ibn Taymiyya tente, tout au long de son
exposé, de distinguer les soufis authentiques des pseudo soufis *, qui se complaisent dans
le fait d’en porter le titre 3. C’est dans ce méme esprit qu'lbn Taymiyya évoque 'apparition
tardive du terme « siifi », qui selon lui daterait de I'’époque de Hasan al-BasrT (m. 728).

Conscient des « réalités métaphysiques » (haqa’iq) sous-jacentes au terme « tasawwuf », Ibn
Taymiyya relativise ses manifestations extérieures et aborde I'essence méme du cheminement
soufi : les états spirituels, que Kalabadi nomme par ailleurs « les sciences des soufis 2 ».

L'apparition tardive du terme et du « phénomene » soufi a Bassora ne fait pas pour
autant du tasawwuf une innovation (bid‘a) aux yeux d’Ibn Taymiyya. Bien au contraire, les
états spirituels du soufi et la science qui en découle remontent, selon lui, au Prophete et a
ses compagnons. En outre, « les états spirituels (ahwal) atteints par les Compagnons sont
ceux mentionnés dans le Coran * ».

Pour les ahl al-sunna wa-I-gama‘a, de qui le savant hanbalite se réclame, le Coran, la
Sunna et le consensus de la communauté musulmane (igma’), forment les trois fondements
de la religion *. Et c’est selon ces trois principes que I'on doit juger « les paroles et les
actes des hommes dans leur réalité intérieure (batin) et leurs manifestations extérieures
(zahir) ** ». Sans rejeter le consensus de ses contemporains, qui reste selon lui discutable,
Ibn Taymiyya affirme que « le seul consensus qui soit bien établi est celui des vertueux
Ancétres (al-salaf al-salih) car, aprés eux, les divergences se sont accrues et la communauté
(umma) s’est divisée 3¢ ».

De la procédent ses nombreuses références aux trois  premiéres
générations (al-qurin al-talata) ¥, qui représentent, a ses yeux, « I'dge d’or » de l'islam
(al-quriin al-talata al-mufaddala). C’est méme « un principe fondamental dans le concept
historique d’Ibn Taymiyya (Otesen 1991, p. 55) ». La meilleure des époques est, selon un
hadith, celle a laquelle le Prophete fut envoyé *. De ce fait, plus on s’éloigne de 'époque
de la Révélation, plus la religion est en proie aux innovations et, par conséquent, aux

28. A 'exception du nom de la tribu antéislamique (Sufa b. Bir b. Addi b. Tabiha) qu’Ibn Taymiyya écarte pour
des motifs historiques.

29. Voir WartT 1960.
30. Sur les pseudo-soufis, voir Georrroy 19954, p. 175-187.

31. Le probleme de la forme et des réalités métaphysiques du soufisme était déja soulevé au x° siecle par Hugwirl
(m. 1072) : « c’est aujourd’hui un nom sans réalité alors que c’était jadis une réalité sans nom », cité par Cropkiewicz
1984c, p. 42.

32. Cité par KaLasapi, Traité de soufisme, p. 91 : « Sache que les sciences des soufis sont les sciences des états spirituels. »
33. I~ Tavmivya, Magmiu' al-fatawd, vol. XI, p. 8.

34. Sur la méthodologie d’Ibn Taymiyya et les fondements de la religion, voir Laoust 1939, p. 226-259 ; IsN Tavmiyya,
La profession de foi d’Ibn Tamiyya, p. 84, n. 260.

35. IeN Tavmivya, La profession de foi d’Ibn Tamiyya, p. 84.

36. IeN TAvmIYYA, La profession de foi d’'Ibn Tamiyya, p. 84.

37. Pour la définition d’al-quriin al-talata, voir Ien Taymryya, Magmi' al-fatawd, vol. XXVII, p. 384-385.
38. MusLim, Sahih, 44:52:213 (k. fadd’il al-sahaba) ; cité dans Ien Tavmiyya, Magma' al-fatawd, vol. X1, p. 14.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 97

divisions *. Le soufisme n’échappe guere a cet effet de corrosion, dii a I'’éloignement dans le
temps de '’époque prophétique. Et ce n’est qu’en luttant activement contre les innovations,
contraires aux fondements de la religion, que 'on peut en limiter I'effet dissolvant sur
I'héritage du Prophete .

La référence aux trois premieres générations (al-qurin al-talata) permet a Ibn Taymiyya,
non pas de condamner, mais bien au contraire, d’excuser certains excés des générations
postérieures, privées de la « lumiere » immédiate du Prophete, des Compagnons ou des
Suivants. Ainsi, Ibn Taymiyya ne désapprouve pas ceux qui, a Bassora, s’adonnaient a « une
certaine exagération, dans le renoncement (zuhd), la dévotion (‘ibada), la crainte de Dieu
(hawf), etc.*' ». Loin de I'image de rigoriste qu’on lui préte, la position du Sayh al-islam est
faite de nuances, et méme d’indulgence envers l'ivresse spirituelle et les extatiques. 1l va
méme jusqu’a excuser les paroles insensées proférées par ces derniers alors qu’ils sont en état
d’ivresse spirituelle *2 Par ailleurs, il fait preuve de la méme mansuétude envers les « locutions
théopathiques » (Satahdt) de Bistami (m. 877) %%, de NiirT (m. 907) ou de Sibl1 (m. 945) :

« Ainsi, il se produisit chez [certains] maitres soufis, une extinction mystique (fana’) et
une ivresse spirituelle (sukr) entrainant I'altération de leur discernement au point que

certains ont tenu, en cet état, des propos qu'’ils considérérent comme erronés, une fois
revenus a eux-mémes. De tels faits sont rapportés a propos d’Aba Yazid [al-Bistami] par

exemple, d’Abii al-Hasan al-Niiri, d’Abii Bakr al-Sibli et de leurs semblables *. »

Fidele a saméthodologie *, I'indulgence d’Tbn Taymiyya ne concerne cependant que les
causes licites de I'ivresse spirituelle, c’est-a-dire le sama“ du Coran *, la mention des noms
de Dieu (dikr), ou toute cause involontaire, telle I'audition fortuite (sama’ lam yagsidhu) .
C’est ainsi qu’il condamne, avec une grande fermeté, I'état d’ivresse spirituelle obtenue par
des moyens jugés illicites : « la consommation d’enivrants, telles les boissons alcoolisées
et le haschich *[...], 'amour et la passion des formes, [...] 'audition (sama’) * des “voix
ravissantes” (al-aswat al-mutriba) *° ».

39. Sur le theme de la dégénérescence du temps, voir Georrroy 19954, p. 176-177.

40. Concernant sa position vis-a-vis des innovations, voir Iexn Tavmryva, La profession de foi d’Ibn Tamiyya, p. 83, 1. 256.
41. IsN Tavmivya, Magmi' al-fatawd, vol. XI, p. 6.

42. IsN Tavmivya, Magmi' al-fatawa, vol. XI, p. 10.

43, A propos d’Abii Yazid Bistami et de ses sath, voir MassioNoN 1999, p. 273-287. C'est également a Massignon que
nous empruntons 'expression « locutions théopathiques ».

44, TN Taymiyya, Magmu' al-fatawd, vol. X, p. 220-221.

45. C’est-a-dire aux trois fondements de la religion : le Coran, la Sunna et le consensus des Salaf.
46. Concernant sa position sur le sama’, voir Micror 1991.

47. Concernant l'audition fortuite, voir Microt 1991, p. 65-67.

48. Sur le haschich, voir le recueil des fatwa d’Ibn Taymiyya traduit par Micror 2001a, p. 77-153.

49, Kalabadi vante les bienfaits du samd’, de méme que Gunayd y est favorable (voir KaLasioi, Traité de soufisme,
p. 183-184).

50. In Tavmivya, Magmu' al-fatawa, vol. X1, p. 10-11.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

98 QAIS ASSEF

Toutefois, Ibn Taymiyya signale que le Prophéte et les Compagnons ne perdirent point
le discernement lors des inspirations subites (warid) et que leur état est en tout point
préférable. Il se réfeére ainsi a 'expérience de I'ascension céleste (mi'rag) du Prophéte, dont
I'état resta inchangé, comme s'il n’avait jamais quitté sa demeure °'. Et dans la lignée du
Prophete et des Compagnons, le savant hanbalite inclut certains maitres du soufisme, qui
surent rester stables :

« De par I'entendement et le discernement qui les accompagnaient lors de leurs états
spirituels, ne sont tombés, dans de telles extinctions mystiques, ivresses spirituelles, etc.,
ni Abii Sulayman al-Darani, ni Ma‘riif al-Karhi, ni Fudayl b. Tyad [et encore moins] Gunayd
et ses semblables %2, »

Mais 'extatique, perdant tout discernement, est d’autant plus excusable qu’un tel état
est mentionné dans le Coran a propos du prophete Moise, qui « tomba foudroyé lorsque
Dieu se présenta au Mont > ». Considérant |’état spirituel de Moise comme vénérable, élevé
et méritoire, Ibn Taymiyya note cependant que I'état spirituel de Muhammad, de par sa
stabilité, est plus complet, plus élevé et préférable.

Cette opinion se retrouve également chez Kalabadi, qui affirme que « celui dont I'extase
est forte reste maitre de soi et calme ** ». S’appuyant sur les propos de Gunayd, I'auteur du
Ta‘arruf précise que 'extase n’est pas un but en soi ; I'extase est transitoire alors que « la
connaissance (ma'rifa), elle, est stable et ne passe pas *° ». De méme, Kalabadi considére que
I'état d’emprise (galaba) conduisant a la perte de discernement reste admissible, méme si
un état stable lui est préférable .

Selon Ibn Taymiyya, I'application personnelle (igtihad) des soufis et les divergences qui
en découlent (tanazu’ fi-hi) ont conduit certains imams a jeter I'anathéme sur le soufisme
en tant que tel. Cependant, le Sayh al-islam rejette explicitement une telle condamnation
du soufisme, de méme qu'il désavoue toute exagération dans Iéloge des soufis *’. Dans un
autre passage des Magmi' al-fatawa, il affirme a propos de la voie soufie :

« [Pourtant] ce qui est correct, c’est seulement d’entériner ce qui, en cette [voie] et

en d’autres, est en accord avec le Livre et la Sunna, et de dénoncer ce qui, en elle et en
d’autres, est en opposition avec le Livre et la Sunna *. »

Se référant aux fondements de I'islam, son réformisme religieux s’applique ainsi a
épurer la mystique musulmane des innovations (bid'a) et des imposteurs *, « a I'exemple

51. Notons qu’ici, Ibn Taymiyya analyse le mi'rag du Prophete dans la perspective d’une expérience mystique.
52. 1N Tavmiyya, Magmi' al-fatawd, vol. X, p. 221.

53.Coran 7 : 143 ; cité dans Ien Taymivya, Magmi' al-fatawa, vol. XI, p. 13.

54. KaLABADi, Traité de soufisme, p. 124.

55. KaLaBai, Traité de soufisme, p. 124.

56. KaLaBAi, Traité de soufisme, p. 128.

57. 1N Tavmiyya, Magmu' al-fatawd, vol. X1, p. 18.

58. IeN Taymryya, Magmi' al-fatawa, vol. X, p. 82 (trad. Micror 2000, p. 1).

59. Idée du mugaddid exprimée dans Isn Taymryya, Magmi' al-fatawa, vol. X1, p. 434-435.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 99

de Hallag, que les maitres [du soufisme], tel Gunayd, le “Prince de I'Ordre”, ont désavoué
et exclu de la voie . »

SOUFIS ET HIERARCHIE SPIRITUELLE

Apres I'exposé sur les conditions de licéité de I'extase, le Sayh al-islam positionne le
soufi dans la hiérarchie spirituelle, telle qu’elle est définie par le Coran : « Ceux que Dieu
a comblés de bienfaits ; avec les prophétes, les véridiques (siddigin), les témoins (Suhada’) et les
vertueux (salihin) : voila une belle assemblée | ** ». Ainsi, Ibn Taymiyya affirme que les « plus
méritants (afdal) des hommes, aprés les prophétes, sont les véridiques (siddigiin) %2 »

De méme que pour les états spirituels, le Sayh al-islam s’applique a faire la part des
choses quant a ceux qui estiment qu’apres les prophetes, les hommes les plus méritants
sont les soufis, du fait qu’ils ont atteint le degré de siddig. Sans contredire I’assertion faisant
des soufis les plus méritants des hommes, le savant hanbalite précise que « le soufi n’est
qu'un véridique (siddiq) parmi d’autres classes (naw’) de véridiques » et que le degré de
siddig n’est pas I'exclusivité des soufis.

En présentant le cadre légal des états spirituels et le statut du soufi authentique
(siddig), Tbn Taymiyya atteste de ce que fut le soufisme « originel ® ». Le savant hanbalite
distingue trois catégories parmi ceux qui se réclament du soufisme. Il y a tout d’abord les
soufis des « réalités métaphysiques » (sifiyyat al-haqa’iq), ceux-1a mémes qui ont atteint le
degré de siddig. Ils sont, selon lui, rares et ne fréquentent pas nécessairement les hanqah.
Puis viennent les soufis financés (sifiyyat al-arzaq), du fait qu'ils bénéficient des fruits des
fondations pieuses (wuqif ou awqaf, sing. wagf). Ces derniers doivent se conformer a trois
conditions : le respect de la Loi divine, le respect des regles de la Voie, et le détachement
par rapport aux biens de ce monde *. Arrivent en dernier lieu, les soufis des « apparences »
(stfiyyat al-rasm), qui n’ont de soufi que le titre.

Cette hiérarchie spécifique aux soufis est relativisée par celle de la Révélation %, qui
s’applique a 'ensemble du genre humain. Ainsi, les « Amis de Dieu » (awliya’ sing. wali) ne

60. Magmi‘ al-fatawd, vol. XI, p. 18.

61. Coran 4: 69 ; trad. D. Masson, a 'exception de siddigin et salihin que nous avons traduits par « véridiques » et
« vertueux ». Cité dans Magma' al-fatawa, vol. XI, p. 17.

62. Ce passage de I'épitre vise implicitement la doctrine de la walaya (« sainteté ») de I'école d’Ibn ‘Arabi qui, selon
la compréhension d’Ibn Taymiyya, prétend a la suprématie du walf (« saint ») sur le nabt (prophéte). Sur ce débat et
la position d’Ibn Taymiyya, voir CHopkiewicz 1984a, p. 146-158 ; Laoust 1939, p. 179-203.

63. Ien Tavmiyya, Magma' al-fatawa, vol. X1, p. 18.
64. Ien Tavmiyya, Magma' al-fatawa, vol. XI, p. 19.

65. Dans ce cas bien précis, il s’agit du Coran et du hadith qudst, dit « des actes surérogatoires (nawafil) », cité par
BuyArl, Sahih, 81 : 38 : 2 (k. al-raqaq) ; Ien Taymiyya, Magmii' al-fatawd, vol. X1, p. 22-23. Trad. infra, p. 135. Ibn Taymiyya
mentionne a trente reprises ce hadith dans les Magmi' al-fatawa. Pour I'usage de ce hadith par les auteurs soufis,
voir Granam 1977, p. 173-174. Extrait de notre traduction : « Dieu a dit : quiconque montre de 'hostilité a un de
« Mes Amis » (wali), Je lui déclare la guerre, Mon serviteur ne s’approche de Moi que par ce que J'aime le plus, par
les devoirs religieux que Je lui ai enjoints, puis Mon serviteur ne cesse de se rapprocher de Moi par des ceuvres
surérogatoires (nawdfil) jusqu’a ce que Je I'aime. Quand Je I'aime, Je suis son ouie par laquelle il entend, sa vue par
laquelle il voit, sa main par laquelle il saisit et son pied avec lequel il marche. C’est donc par Moi qu'il entend, qu’il
voit, qu'il saisit, et qu’il marche. [...] »



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

100 QAIS ASSEF

sont pas exclusivement des soufis, de méme que tous les soufis ne peuvent prétendre au
statut de walr®. Les « Amis de Dieu », selon la Révélation, se distinguent par leurs actes
et se répartissent ainsi en deux catégories : les modérés (mugtasidin) ¥, qu’il dénomme
également les compagnons de la droite (ashab al-yamin) %. Ce sont ceux qui se rapprochent
de Dieu par les actes obligatoires (fara’id). Tandis que les rapprochés de Dieu (mugqarrabiin) ¢,
encore appelés les « devanciers » (sabigiin) ”°, sont ceux qui se rapprochent de Dieu par les
actes obligatoires suivis des actes surérogatoires (nawdfil). Et ce sont ceux-1a qui ne cessent
de se rapprocher de lui, jusqu’a ce qu’ll les aime, ainsi qu’il est dit dans le Hadit al-nawafil.

Lexégese d'Ibn Taymiyya semble originale dans la mesure oli aucun auteur antérieur
n’a, a notre connaissance, associé les catégories coraniques des ashab al-yamin et des
mugqarrabiin avec les actes obligatoires et les actes surérogatoires dont il est question dans
ce hadith quds.

D’'une maniére générale, les exégetes antérieurs a Ibn Taymiyya considérent le
degré des mugarrabiin (Coran 56 : 11) comme le plus élevé aupres de Dieu, le jour de la
résurrection, sans pour autant préciser la maniére d’atteindre cette proximité %, Dans le
Gami* al-baydn de TabarT (m. 923) - que par ailleurs Ibn Taymiyya considére comme la plus
exacte des exégeses 7> — muqarrabiin désigne ceux que Dieu rapprochera de Lui le jour de la
résurrection (qgiyama) et qu’ll fera entrer au paradis (janna) .

Atravers son exégése, Ibn Taymiyya souligne le double processus qui permet d’atteindre
le degré de la proximité divine (qurb) ™. Il y a, d'une part, la tentative de rapprochement
(tagarraba) du serviteur par ses actes et, d’autre part, I'action de grice du Seigneur, qui
fait entrer Son serviteur parmi Ses rapprochés (mugarrabiin) . Pour le savant hanbalite,
il s’agit d’'une faveur, qui n’est accordée qu’aux croyants, qui craignent Dieu (muttaqin),

66. Concernant le théme de la waldya (ou wildya), voir Cropkiwicz 1984c . Sur la réaction d’Tbn Taymiyya contre la
doctrine de la « sainteté » (waldya) chez Ibn ‘Arabi (m. 1240), voir supra, n. 62.

67. Pour les occurrences de mugqtasid, voir Coran 31: 32;35:32,

68. Pour ashab al-yamin et ashab al-maymana, voir Coran 56 : 8, 27, 90-91; 74 : 39 ;90 : 18.

69. Pour mugqarrabiin, voir Coran 3:45; 7:114; 26:42; 56 : 11, 88 ; 83 : 21, 28. Nous ne citons pas les versets ot
mugqarrabin désigne les anges rapprochés de Dieu.

70. Pour sabigun, voir Coran 23:61; 35:32 ; 56:10. D. Masson traduit sabigqin par « les premiers arrivés ».
Toutefois, notre choix se base sur le sens de sabig(iin), exprimé dans les autres occurrences coraniques, ainsi que
sur les différentes exégéses que nous citons ci-apres (n. 71), ou le terme sabigiin désigne ceux qui « devancent » les
autres croyants dans la foi, la priére, les bonnes actions, etc.

71. Tabari, Gami‘ al-bayan, vol. XX, p. 183-184 ; Ta‘labi, al-Kasf wa-l-bayan, vol. IX, p. 202-203 ; M&waroT, al-Nukat wa-
I-‘uyiin, vol. V, p. 449 ; Ien ‘ATrvva, al-Muharrar al-wajiz, vol. V, p. 240 ; Ien AL-Gawzi, Zad al-masir, vol. VIII, p. 134 ; Rz,
Mafatih al-gayb, vol. XIX, p. 146-147. Concernant |'opinion d’Ibn Taymiyya a propos des exégetes cités ci-dessus, voir
IeN Taymivya, Magma' al-fatawa, vol. X111, p. 345-385.

72. TN Tavmryva, Magmi' al-fatawa, vol. XIII, p. 385.
73. TaBART, Gami‘ al-bayan, vol. XXII, p. 290.
74. Pour I'expérience de la proximité divine chez Harraz (m. 890), voir Nwvia 1991, p. 252-267.

75. Taqarraba, V¢ forme verbale de la racine grb, implique I'idée d’une recherche « active » de la part du sujet
(dans notre cas, le serviteur). Alors que mugqarrabiin, participe passif de la II° forme verbale, signifie ceux qui sont
rapprochés (ici, Dieu rapproche Ses serviteurs de Lui-méme).



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 101

qui respectent les obligations religieuses (far@’id) et qui n’agissent que dans le but de se
rapprocher de leur Seigneur .

Si I'association du Hadit al-nawdfil aux versets de la sourate al-Wagi‘a (Coran 56 : 7-11)
semble propre a Ibn Taymiyya, en revanche, I'idée des actes de rapprochement et de la
faveur divine existait déja chez les auteurs classiques du soufisme 7. Nous retrouvons ce
théme dans les propos de NarT (m. 907), cités et commentés par Kalabadi (m. 995) :

« Ta proximité ne saurait étre le fait de mes attributs ; mais au contraire, s’approcher
de Toi ne peut se faire que par Toi et ne provenir que de Toi. [...] des hommes se sont

rapprochés ® de Toi par leurs ceuvres et leurs actes d’obéissance, et Tu ne les as traités
avec bienveillance que par pure faveur de Ta part [...] ™. »

Le savant hanbalite identifie ainsi les soufis des « réalités métaphysiques » aux
rapprochés (muqarrabiin), qu’il assimile par ailleurs a I'élite (hdss), alors que les modérés
(mugqtasidin), identifiés aux compagnons de la droite, représentent le commun des croyants
(‘amm) .

Si, dans leur grande majorité, les commentaires, traditionnels et mystiques, ne
s’attardent pas sur le rapport entre la proximité divine et les actions de I’homme, une
seule exégese, a notre connaissance, semble s’en approcher. 1l s’agit des Haqa’ig al-tafsir
de ‘Abd al-Rahman al-Sulami (m. 1021), ot les mugarrabiin (Coran 56 : 11) désignent « ceux
qui rendent le culte le plus sincére a Dieu et qui Lui obéissent par désir et par amour » 2,
Dans le supplément a son exégese (Ziyadat haqa’iq al-tafsir®®), Sulami étoffe le commentaire
du verset en question :

«[...] donc celui qui recherche la proximité (tagarraba) de Dieu dans ce monde, doit le
rechercher avec un cceur pur (bi-qalb tahir) et agir avec droiture (bi-‘amali hdlis). A propos
des sabigiin muqarrabiin, certains ont dit que s'ils parlent c’est de Lui (fi-hi) qu'il parlent,
s'ils agissent c’est pour Lui (la-hu), s’ils demandent c’est a Lui (min-hu) que s’adressent leurs
demandes, s'ils entendent c’est de Lui (min-hu) qu’ils entendent ; ceux-la sont I’élite de
Dieu (hdssat Allah) et du nombre de Ses intimes (ahl al-wilayati-hi). Ibrahim al-Hawwas * a
dit : ce sont ceux qui se hitent vers Lui (badiri ilay-hi) et s’empressent d’agir avec zéle dans

ce qu'ils visent. Ils attestent de Son unicité (wahhada-hu) dans leurs cceurs (damd’ir). 1ls se
hatent vers le Possesseur (al-Malik), le Suffisant par Soi (al-Gani) ¥, et ils se sont affranchis

76. 1N Tavmiyya, Magma' al-fatawa, vol. X1, p. 22-23.

77.Lidée de ces « deux degrés de la vie spirituelle » - d’une part, I'observance des obligations religieuses par le
serviteur (‘ibada), et d’autre part, I'action de la grace divine (minna) envers son walf - est également exprimée par
Tirmidi (m. 898) dans son Kitab hatm al-awliya’. Voir CHopkiewicz 1984c, p. 44-45.

78. Le verbe utilisé est : tagarraba.

79. KaLasAoi, Traité de soufisme, p. 118.

80. Ien Tavmrvya, Magmi' al-fatawd, vol. X, p. 6-7.

81. A propos de cet ouvrage majeur de Sulami, voir TriBon 2009, p. 396-404.

82. « [...] wa ‘abadii-hu bi-'ahlas al-‘ibada wa-ingadi ilay-hi bi-l-Sawq wa-l-mahhaba », extrait de Surami, Haqa'iq al-tafsir,
vol. 11, p. 300. 1l s’agit d’une édition non critique signalée (mais non évaluée) par Trison 2009, p. 396, n. 625.

83. Voir Trison 2009, p. 404-406.

84. Ibrahim al-Hawwas (m. 904), voir As0 Nu‘aym aL-IssanAnt, Hilyat al-awliyd’, vol. X, p. 225-231.

85. GLoToN 2007, p. 28 et p. 201.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

102 QAIS ASSEF

de I'asservissement et des causalités de ce monde (wa a'taqi anfusa-hum min raqq al-halg wa
asbab al-duniya) *. »

Lopinion générale d’Tbn Taymiyya sur le Haqa'iq al-tafsir est mitigée, estimant que si
le signifié (madlil) reste valide, en revanche, I'argument (dalil) est erroné ¥. Par ailleurs,
il souligne qu'une partie des Haqd'iq se base sur des chalnes de transmission faibles,
notamment celles remontant & Ga‘far al-Sadiq (m. 765) ®. Ibn Taymiyya n’admet pas
I'authenticité des propos attribués a I'imam chiite, et pense qu’il s’agit des dires de Sulami
lui-méme. Une autre critique vise les erreurs concernant les transmetteurs, tout en
admettant que les propos transmis sont corrects. Pour le reste, les interprétations restent
valables tant qu’elles ne contredisent pas le Coran ou la Sunna *.

Il semblerait par conséquent que la conception de la proximité divine d’Ibn Taymiyya,
ainsi que sa hiérarchie spirituelle, soient inspirées de I'ceuvre de Sulamt. Ainsi, le « signifié »
(madlil) tiré des Haqa'ig, est transposé dans le cadre de sa doctrine des trois fondements de
I'islam, moyennant un dalil irréfutable : le hadith qudst des actes surérogatoires (nawafil).

CONCLUSION

Au vu des écrits du Sayh al-islam, il nous semble désormais malaisé de voir en lui
I'ennemi acharné du soufisme. Ses griefs ne visent en réalité que certaines formes de la
mystique, jugées déviantes ®°. Ses réactions, souvent virulentes, s’expliquent notamment
par son interprétation du contexte sociopolitique. En effet, I'instabilité politique ', la
« crise morale et religieuse » %2, la passivité des oulémas **, les périls extérieurs ainsi que le
danger représenté par les minorités « rebelles » **, menacent, selon lui, la religion de Dieu,
enseignée et vécue par le prophete de I'islam.

La « translation temporelle » vers I'dge d’or de I'islam lui permet d’une part d’exposer
ce que fut la mystique idéale, celle du Prophéte, des Compagnons et des Suivants, et d’autre
part de poser le cadre juridique incontestable de ses fatwa.

Les griefs du savant hanbalite envers certaines doctrines et pratiques du soufisme
s'inscrivent dans le cadre d'un réformisme religieux visant a débarrasser la Sarfa et
le tasawwuf, corps et cceur de lislam, de ses innovations et de ses « exagérateurs ».

86. Traduit a partir du texte arabe dans Suiami, Ziyadat haqa’iq al-tafsir, p. 192-193.
87. Ien Tavmiyya, Magmi' al-fatawd, vol. X111, p. 362.

88. Pour les sources de Sulami, voir Béwering 1996 ; Trison 2009, p. 405, n. 681.

89. InN Tavmivya, Magmi' al-fatawa, vol. XIII, p. 242-243.

90. Voir supra, n. 4.

91. Un apercu de I'organisation de I'Etat mamelouk et de la rivalité entre émirs est donné dans Garcin 1995,
p. 343-352.

92. De son propre aveu, c’est pour répondre a ces problémes qu'il entreprit, vers 1299, la rédaction de sa profession
de foi Wasitiyya, a la demande du cadi chaféite de Wasit qui « se disait inquiet de ’état d’ignorance dans lequel les
autorités mongoles laissaient les populations musulmanes d'Irak », cité dans Isn Tavmivya, La profession de foi d’Tbn
Tamiyya, p. 14. Sur son réformisme en général, voir Laoust 1962. Sur les polémiques autour de la conversion a I'islam
du souverain mongol Gazan Han (r. 1295-1304), voir AicLe 2008.

93. Ibn Taymiyya juge contreproductif le rigorisme des fugahd’. En effet, leur interprétation de la loi est si rigide,
selon lui, qu’ils s’obligent a la contourner par des subterfuges juridiques. Voir Laoust 1962, p. 29.

94. Pour 'effort de guerre mamelouk, voir Gareiv 1995, p. 352-354 ; Amrtai-Preiss 1995, p. 214-235 ; AlcLE 2008, p. 1-4.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 103

L'acharnement dont il fit preuve dans la réhabilitation de la pensée mystique fut sans
doute a la hauteur de la mission qu'il estimait étre sienne :
« Dieu fera [cependant], immanquablement, surgir dans cette [religion], successivement
aux Messagers, des gens par qui [Son] argument (hugga) sera notifié et qui débarrasseront

des falsifications des exagérateurs, des prétentions (intihal) des substituteurs et des
interprétations des ignorants *. »

Dans Lépitre des soufis, le Sayh al-islam s’efforce de montrer que le terme tasawwuf,
loin d’étre une appellation sans réalité, désigne une science islamique a part entiére,
au méme titre que le figh. Le soufisme implique, selon lui, « la gnose (ma‘arif), les états
spirituels (ahwal), les bonnes meeurs (ahldg), les régles de bienséance (adab), etc. » *°. Le
soufisme, ou la science des états spirituels ¥, a pour finalité de conduire, progressivement,
le « cheminant » au degré de la proximité divine (qurb). Tmad al-Din al-WasitT (m. 1311),
le disciple qu'Ibn Taymiyya avait initié a la lecture du hadith, affirme en effet que la voie
pour atteindre cette proximité divine n’est autre que I'imitation (mutaba‘a) du Prophéte %,
dans ses ceuvres extérieures comme dans ses états spirituels . Voila pour ce qui est de la
quintessence du soufisme selon Ibn Taymiyya. Son aspect éthique ne différe pas de celui des
mystiques et des traditionalistes primitifs : « ordonner le bien et interdire le blamable ».

Quant a sa méthode d’exégese, il s’agit probablement d’'un procédé de « mise en
conformité » des grands théemes du soufisme avec les trois sources fondamentales de « son
sunnisme ' », Si cette hypothese se voyait confirmée, I'ceuvre du Sayh al-islam serait alors
a considérer selon une double perspective : la réhabilitation des sciences ésotériques, dans
le dessein d’une revivification du sunnisme en mal de sens 1.

Un autre élément en faveur d’une telle hypothese réside dans sa généralisation des
themes du soufisme a I'ensemble des croyants. Il affirme que la doctrine des stations et des
états spirituels (al-magamat wa-l-ahwal), - qu’il nomme également les actes du coeur (a'mal
al-qulib) - fait partie des fondements de la foi et des bases de la religion (min usal al-iman wa
qawa'id al-din). Par conséquent, cette doctrine s’applique obligatoirement a I’ensemble des
hommes (fa aqiilu : hadihi al-a'mal jamiu-ha wagiba ‘ala ami al-halg). 1l ajoute que les actes
extérieurs (zahir) de la dévotion n’ont aucune utilité sans les actes intérieurs (batin), car
les aspects ésotériques des sciences et des actes (al-umir al-batina min al-‘ulim wa-l-a‘mal)
représentent le véritable fondement de la religion.

95. IeN Tavmrvya, Magmi'* al-fatawd, vol. XI, p. 435 ; trad. Michot 2007, p. 57.
96. IeN Tavmivya, Magmi' al-fatawa, vol. XI, p. 21.

97. Sur la doctrine des « stations et états spirituels » (al-magamat wa-l-ahwal), voir GarpeT et ANawaTi 1976, p. 41-43 ;
IeN Tavmivya, Magma' al-fatawa, vol. X, p. 5-15. Pour I'énumération des « Stations et états spirituels », voir KaLABADI,
Traité de soufisme, p. 91-161 ; Ansari, Chemin de Dieu : trois traités spirituels, p. 86-150.

98. Pour les soufis, le Prophéte incarne le modele parfait du maitre spirituel, en qui s’équilibrent I'exotérique et
I’ésotérique. Voir GriL 1996¢, p. 29.

99. Georrroy 1995b, p. 89.

100. Réle qui fut attribué a Gazaii (m. 1111) par 'orientalisme du xix® siécle.

101. Voir Ien Tavmiyya, Magmi‘ al-fatawa, vol. X, p. 5-15. Par ailleurs, il affirme que, selon les ahl al-sunna wa-I-gama‘a,
« la religion (din) et la foi (iman) consistent en paroles et en actes : en paroles du coeur et de la langue, en actes du
ceeur, de la langue et des membres », (voir Ien Taymivya, La profession de foi d’Tbn Tamiyya, p. 73).



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

104 QAIS ASSEF

Bien que destinée a un large public, L'épitre des soufis dévoile les grandes lignes de la
doctrine mystique du Sayh al-islam. Sainteté et prophétie, SarTa et tariga, cheminement
initiatique et grace divine, I'élite et le commun, etc., autant de thémes qu’lbn Taymiyya
détaille par ailleurs et qui mériteraient, selon nous, une investigation plus approfondie.

LEPITRE DES SOUFIS ET DES « PAUVRES EN DIEU » 1%

; D€ par le nom de Dieu : Celui qui fait miséricorde, le Miséricordieux.

Louange a Dieu seul. Priere et salut sur celui apres qui il n’y a point de prophete. Le
Sayh al-islam - que Dieu sanctifie son 4me - fut interrogé au sujet des soufis (safiyya) 1. Ils
sont [de plusieurs] sortes (agsam), et il en est de méme pour les « pauvres en Dieu » (fugara’).
Par conséquent, quelle est la particularité de chaque fraction (gism) ? Quelle obligation
incombe a chacune d’elles et quelle voie doit-elle suivre de préférence (yastahibbu) 1 ?

1l répondit :

Louange a Dieu. Quant au terme sifiyyaq, il n’était pas répandu dans les trois premieres
générations [de I'islam] (qurain) 1%, mais cela s’est produit par la suite. Il a été rapporté que
plus d’un imam et plus d’'un maitre (Sayh) 'ont employé, tels I'imam Ahmad Ibn Hanbal ¢,
[le Sayh] Abii Sulayman al-Darani 7 et bien d’autres. 1l est rapporté que Sufyan al-TawrT 1
fit usage de ce terme alors que d’autres mentionnent cela a propos de Hasan al-Basr1 ',

102. La présente traduction a été réalisée a partir du texte arabe lu dans Isn Tavmivya, Magma' al-fatawa, p. 5-23.
Les chiffres souscrits entre crochets renvoient aux pages de cette édition. Pour une traduction en langue anglaise
du méme passage voir Homerin 1985, p. 221-237. Notre travail se voulant complémentaire a celui de Homerin, nous
renverrons le lecteur vers les notes de ce dernier pour ce qui est des divergences entre les différentes éditions
de cette épitre, ainsi que pour la plupart des références bibliographiques concernant les personnages cités. Notre
traduction reste dans I'ensemble conforme a cette derniére, cependant, nous estimons que certains choix opérés
par Homerin peuvent mener a des contresens, notamment sur des points essentiels de la doctrine d’Tbn Taymiyya ;
points que nous signalerons dans nos notes. Pour les versets coraniques, nous nous sommes référés a la traduction
de D. Masson, toute variation par rapport a cette derniere étant signalée en note.

103. Les questions qui suivent laissent, d’'une part, penser qu’il existait a I'époque d’Ibn Taymiyya une multitude de
voies mystiques et, d’autre part, des interrogations quant a 'authenticité de ces voies. La richesse du tissu ascétique et
mystique, dans la région de Damas, est signalée par Pouzer 1991, p. 207-243. Sur les « Grands courants du tasawwuf dans le
domaine syro-égyptien » a I'époque mamelouke, voir Georrroy 1995a, p. 205-239.

104. Le verbe yastahibbu est a comprendre dans le sens de « ce qui est recommandable ».

105. Lexpression « al-quriin al-talata » désigne les trois premiéres générations aprés le Prophéte. Homerin a opté
pour « les trois premiers siécles », ce qui, selon nous, est un contresens. La suite du texte ainsi que d’autres passages
du Magma' al-Fatawa nous confortent dans notre choix. Voir nos remarques a ce sujet supra, p. 114-115.

106. A propos d’Tbn Hanbal (m. 855) et les « soufis », voir MeLcsErT 2006, p. 103-120.

107. Abii Sulayman al-Darani (m. 830) fait partie de la deuxiéme génération de disciples de Hasan al-Basri (m. 728).
Avec Darani le mouvement « mystique » instauré a Bassora s’étend a Damas. Il est 'auteur d’une des premiéres
esquisses de la doctrine des stations spirituelles (magamat), voir Garoer et Anawati 1976, p. 27. Autres références
bibliographiques dans Homerin 1985, p. 221, n. 13.

108. Sufyan b. Sa'ld al-Tawri (m. 778), un traditionniste de Coufa. Voir également références dans Homeriv 1985,
p. 221, n. 14.

109. Hasan al-Basri (m. 728) faisait partie de la génération des « Suivants » (tabiin). Considéré comme le
« patriarche de la mystique musulmane », il figurera plus tard quasi systématiquement dans les chaines initiatiques



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 105

Iy eut divergence a propos de la signification  attribuée au terme siifi '*°. 1l s’agit en
réalité d’un adjectif d’attribution, tels qurast, madant, etc.

On a avancé que le terme se rapportait aux « gens du banc » (ahl al-suffa). Ceci est
erroné, car s'il en avait été ainsi, on aurait dit suffiyy. De méme qu’il est erroné d’attribuer
I'origine du terme siff au « rang (saff) avancé qui se tient devant Dieu » ou bien a « I'élite
(safwa) de la création de Dieu ! ». S'il en avait été ainsi, on aurait dit saffiyy ou bien safawiyy.
On a prétendu que le terme sufi se rapportait a Sufa b. BiSr b. Addi b. Tabiha, une tribu
arabe qui dans I'ancien temps habitait dans les environs de La Mecque et a laquelle on
rattache (yunsabu ilay-him) des ascetes (nussak) % Si d'un point de vue lexical cela semble
acceptable, en revanche I'argument est faible, car cette tribu n’était point célebre et la
plupart des ascétes ne la connaissaient pas. Et si les ascetes étaient rattachés a cette tribu,
[ce rattachement] aurait été encore plus probant a I'époque des Compagnons, des Suivants
et de leurs successeurs [immédiats]. De plus, la majorité de ceux qui se disaient soufis ne
connaissaient pas cette tribu et n’auraient jamais admis la filiation a une tribu antéislamique,
n’existant plus a I'époque dont il est question.

I est dit - et cela est connu - que [le terme] sitfi se rapporte au port d’un [habit] de laine.

En fait, les soufis sont apparus pour la premiére fois a Bassora et les premiers a avoir bati
un « cloitre » soufi (duwayra) ' furent certains disciples (ashab) de ‘Abd al-Wahid b. Zayd **;
celui-ci faisait partie des disciples d’al-Hasan [al-Basri].

1l y avait a Bassora une certaine exagération, dans le renoncement (zuhd), la dévotion
(‘ibada), la crainte de Dieu (hawf), ainsi que sur d’autres sujets ;7 que I'on ne trouvait pas
chez les habitants des autres métropoles (amsdr). C’est pourquoi il était d’'usage de dire : la
jurisprudence selon [les gens de] Coufa et la dévotion selon [ceux de] de Bassora '*°. D’apres
sa chaine de transmetteurs remontant 8 Muhammad b. Sirin ¢, Abii-1-Sayh al-Isbahani 7 a
rapporté que ce dernier avait mentionné un groupe (qawm) ayant préféré des habits de laine,
selon les termes suivants : « c’est un groupe qui a opté pour [I’habit de] laine, prétendant
imiter le Christ fils de Marie. Cependant, I'exemple (hady) de notre prophéte, qui s’habillait

soufies. Voir GarpET et ANAwATI 1976, p. 24-26 ; Rirter 1970 ; Mourap 2006. Références supplémentaires dans Homerin,
1985, p. 221, n. 15.

110. Sur l'origine, I'utilisation et I'évolution de 'appellation individuelle (siifi) ou collective (sitfiyya) voir Massicnon
1999, p. 153-156.

111. Ahl al-suffa, saff et safwa sont également évoqués dans KaLasApi, Traité de soufisme, p. 25-31. Autres références
dans HoMmerIN 1985, p. 222,n.16,17 et 18.

112. Cette origine n’est pas citée par les auteurs soufis classiques, mais figure chez Ibn al-Gawzi, voir Homerin 1985,
p-222,n. 19, Dans la suite du texte, nous avons convenu de traduire nussak par « ascétes », zuhhad par « renongants »
et ‘ubbad par « dévots ».

113. C’est-a-dire « 'agglomération cénobitique » d’Abbadan, voir Massienon 1999, p. 214.

114. ‘Abd al-Wahid b. Zayd (m. 793), disciple de Hasan al-BasrT, est considéré comme le « maitre » d’Abt Sulayman
al-Darani. A propos de ‘Abd al-Wahid, voir Aso Nu‘aym aL-Issanani, Hilyat al-awliyd’, vol. 6, p. 155-165.

115. Sur les origines du soufisme voir MeLcHerT 1996 ; KaRAMUSTAFA 2007.

116. A propos de Muhammad b. Sirin (m. 728) et la condamnation des états d’extase artificielle, voir MassicNon
1999, p. 153, 197-198. Autres références bibliographiques dans Homerin 1985, p. 223, n. 21.

117. Abii Nu‘aym al-Isbahani (m. 1038), 'auteur de Hilyat al-awliya.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

106 QAIS ASSEF

de coton et d’autres [sortes de tissus], nous est préférable ». Il y eut également d’autres
histoires de ce genre.

C’est pourquoi la plupart des choses que I'on raconte concernant I'exagération dans ce
domaine ne se rapportent qu'aux dévots (‘ubbad) de Bassora. A I'exemple de I'histoire de
celui qui mourut ou qui perdit connaissance lors de I'audition du Coran ; comme I'histoire
de Zurara b. Awf3, le juge de Bassora %, qui tomba raide mort alors qu’il récitait, lors de
la priere du matin, le verset : {Lorsque I'on sonnera de la trompette} '** (Coran 74 : 8). Ou
bien I'histoire d’Abii Gahir al-A‘ma qui mourut, alors que Salih al-Murri % lui récitait le
Coran. Et ainsi, on rapporte d’autres histoires a propos de ceux qui moururent a 'audition
du Coran. D’autres parmi [les gens de Bassora] étaient « foudroyés » (yus‘agiina) '* lors de la
récitation du Coran. Cependant, les Compagnons ne connurent point cet « état spirituel »
(hal). Par conséquent, lorsque de tels phénoménes apparurent, une partie des Compagnons
et des suivants les désavouerent, tels Asma’ la fille d’Abt Bakr, ‘Abd Allah b. al-Zubayr %,
Muhammad b. Sirin et d’autres.

La réprobation se fit de deux maniéres :

1l y avait ceux qui pensaient qu’il ne s’agissait que de feinte et de simulation. Ainsi, il
est mentionné que Muhammad b. Sirin a dit : « Ce qui permettra de trancher entre nous et
ceux qui sont foudroyés (yus‘aqiina) lors de I'audition du Coran, c’est [I’épreuve suivante] :
celui qui tombe (harra) lors de la récitation du Coran, (5] tandis qu'il est placé [en hauteur]
sur un mur (‘ald hda’it), alors celui-ci est sincére ».

Et parmi les réprobateurs, il y avait ceux qui désavouérent ceci ' [totalement] car
ils y voyaient une innovation contraire a 'exemple (hady) des Compagnons, ainsi qu'’il est
mentionné a propos de Asma’ et de son fils ‘Abd Allah.

Lopinion de la majorité des oulémas est que celui qui est touché [par un tel état], alors
qu’il est dans 'incapacité [de le repousser], ne peut étre blimé. Néanmoins, [ces oulémas
estiment] qu’un état inébranlable (hdl al-tabit - sic) lui est préférable. A cet effet, lorsque
I'imam Ahmad [b. Hanbal] fut interrogé a ce sujet, il répondit : « Yahya b. Sa‘id al-Qattan '**
perdit connaissance tandis qu’on lui récitait le Coran. S’il y avait bien eu quelqu’un capable
de «repousser » [un tel état], cela aurait été Yahya. En effet, je n’ai vu personne plus
raisonnable (a‘qal) que lui ». D’autres histoires de méme sorte sont rapportées. On raconte
que [I'imam] SafiT fut [également] touché par un tel [état] %, Ce fut également le cas de

118. Zurara b. Awfa (m. vers 713). Selon Homerin, la précision de la fonction de Zurara évite toute confusion avec
son homonyme, compagnon du Prophéte. En effet, plus loin, Ibn Taymiyya affirme que de tels états n’étaient pas
arrivés aux Compagnons. Voir Homerin 1985, p. 223, n. 22 et p. 239, 1. 61, 62 et 63.

119. Traduction de D. Masson.
120. A propos de Salih al-Murri (m. 793), voir Homerin 1985, p. 223, n. 23.

121. Traduction basée sur le passage coranique oli Moise tombe « foudroyé » (Coran 7 : 143). Autre traduction
possible : « terrassé ».

122. A propos d’Asma’ bint Abii Bakr et de son fils ‘Abd Allah b. al-Zubayr, voir Homeriy 1985, p. 224, n. 24 et 25.
123. C'est-a-dire le fait de tomber mort ou de perdre connaissance lors de 'audition du Coran.

124. A propos de Yahya b. Sa‘id al-Qattan (m. 813), voir Homeriv 1985, p. 224, note 28.

125. Rapporté par Gazali (m. 1111), voir HomeriN 1985, p. 224, note 29.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 107

‘AlT b. Fudayl b. ‘Tyad '*¢, dont I'histoire est célébre. En bref, [cet état spirituel] est arrivé a
beaucoup, dont on ne peut mettre en doute la sincérité.

Cependant, les états spirituels (ahwal) atteints par les Compagnons sont ceux
mentionnés dans le Coran : le frémissement des cceurs, le frissonnement des peaux et les
larmes aux yeux, ainsi que le Tres-Haut I’a mentionné :

« {Seuls, sont vraiment croyants : ceux dont les cceurs frémissent a la mention du Nom
de Dieu ; ceux dont la foi augmente lorsqu’on leur récite ses Versets ; - ils se confient en
leur Seigneur. -} (Coran 8 : 2). {Dieu a fait descendre le plus beau des récits : un Livre dont
les parties se ressemblent et se répetent. La peau de ceux qui redoutent leur Seigneur
en frissonne, puis leur peau et leur coeur s’adoucissent a I'invocation du nom de Dieu.}
(Coran 39 : 23). {Ils tombaient prosternés en pleurant quand les Versets du Miséricordieux
leur étaient communiqués.} (Coran 19:58). {Tu vois leurs yeux déborder de larmes
lorsqu’ils entendent ce qui est révélé au , Prophéte, a cause de la Vérité qu'ils connaissent
en lui.} (Coran 5 : 83). {Ils tombent sur leurs faces en pleurant ; leur humilité augmente.}
(Coran 17 :109). »

L'état spirituel de ceux-1a '’ est condamné par ceux dont les coeurs sont endurcis
(giswa) et couverts d'impuretés (rayn), et qui ont de I'aversion (gafa’) envers la religion ; [en
réalité] ce sont leurs propres états qui sont répréhensibles. Alors que d’autres estiment que
leur état [extatique] est le plus parfait. Ils pensent ainsi avoir parachevé les états spirituels
et en avoir atteint les plus hauts degrés. Ces deux positions extrémes sont blamables.

Cependant, on distingue trois degrés ¢ [dans les états spirituels de ceux qui s’adonnent
a I'audition du Coran] :

Le premier de ces degrés, c’est 'état spirituel de celui qui est injuste envers lui-méme
(al-zalim li nafsi-hi). Son cceur est endurci et ne s’adoucit point a I'audition du Coran ou a
I'invocation [du nom de Dieu] (dikr). Celui-la est, en certains points, semblable aux « Juifs »
[qui furent avec Moise] **°. Ainsi que Dieu I'a dit :

«{Vos cceurs, ensuite, se sont endurcis. Ils sont semblables a un rocher, ou plus durs
encore. Il en est, parmi les rochers, d’ou jaillissent les ruisseaux ; il en est qui se fendent, et
'eau en sort ; il en est qui s’écroulent par crainte de Dieu. - Dieu n’est pas inattentif a ce
que vous faites-} (Coran 2 : 74). {Le moment n’est-il pas venu pour les cceurs des croyants de
s’humilier en entendant le Rappel de Dieu et ce qui est descendu de la Vérité et de ne plus

ressembler a ceux qui avaient autrefois recu le Livre ? Ceux-ci trouverent le temps long ;
leurs cceurs s’endurcirent. Beaucoup d’entre eux étaient des pervers.} (Coran 57 : 16). »

Le deuxieme degré, c’est I'état spirituel du croyant pieux (taqiyy), qui comporte une
certaine faiblesse a supporter ce qui peut atteindre (yaridu) son cceur. C’est celui-ci qui

126. ‘Ali b. Fudayl b. ‘Iyad (m. avant 803), un court passage sur son décés dans Massionon 1999, p. 173. Pour les
sources, voir HoMmEerIN 1985, p. 224, note 30.

127. Ceux qui, lors de I'audition du Coran, subissent les états de « foudroiement », de la perte de connaissance, etc.

128. Seuls deux des trois degrés sont cités explicitement, le troisiéme degré dans les états spirituels est celui des
Compagnons. Ces trois degrés, omniprésents dans 'ceuvre d’Ibn Taymiyya, proviennent de Coran (35 :32) : zdlim
li-nafsi-hi, muqtasid et sabiq bi-I-hayrat ; verset qu’il cite en toute fin de L'épitre des soufis. Voir infra, p. 136.

129. Les compagnons de Moise auxquels Dieu s’adresse dans ce verset.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

108 QAIS ASSEF

meurt ou bien qui perd connaissance aprés avoir été foudroyé. Cet [état] ngest diala
puissance de « I'inspiration subite » (warid) * ainsi qu’a I'incapacité du coeur a la supporter.

Il en est parfois de méme pour celui a qui le bas monde procure [indistinctement] joie,
peur, tristesse ou bien attachement. En effet, ce [vacillement] le ménera soit a la mort, soit
a la maladie ou bien a la folie. Ainsi, parmi les idolatres des formes (‘ubad al-suwar) **', il y
a celui que 'amour passionnel (‘i§q) a conduit a la maladie, a la mort ou bien a la folie. Et
ainsi de suite. [Cet état] ne peut survenir qu’a celui dont I’4me ainsi affaiblie est inapte a le
repousser ou bien a celui qui en est submergé (maglib) *?, a 'instar du corps, qui est atteint
par ce qui le conduit a la maladie ou a la mort.

Celui qui est atteint par un tel [phénomene], alors qu’il n’a commis ni négligence
(tafrit) ni transgression (‘udwan), ne peut étre considéré comme responsable (danb) ; et on
ne doit pas douter de son état. Et il en est ainsi pour celui qui écoute le Coran, selon les
convenances légales, et qui ne néglige rien de ce qui est requis dans ce domaine.

Et il en est de méme pour les cceurs qui sont atteints par ce qui est appelé I'ivresse
spirituelle (sukr), 'extinction mystique (fand’) ***, ou bien par toute autre chose se rapportant
a la perte du discernement, contre la volonté de celui qui vit I'état spirituel. Par conséquent,
si la cause [d’un tel phénoméne] n’est pas proscrite (mahziir), « I'extatique » (sakran) n’est
pas condamnable (madmim), mais excusé (ma'dir), car ce dernier est sans discernement.

Par ailleurs, on est arrivé a [I'état d’ivresse] par la consommation d’enivrants, tels le
hamr (boissons enivrantes) et le haschich ***, Or, ceci est, sans conteste, considéré comme
illicite par les musulmans. Celui qui estime licite I'ivresse par le biais des enivrants est un
infidele (kafir).

Livresse peut [également] étre causée par I'amour et la passion des formes, ainsi qu’il
est dit:

Des deux ivresses, celle de la passion et celle du vin.

130. Définition proposée par Kasimirski : « Inspiration subite, idée qui surgit spontanément dans l'esprit ».
E. Geoffroy signale une synonymie entre warid et hal chez Ibn ‘Arabi. Ce dernier mentionne trois types de réaction
vis-a-vis du warid : celui qui en devient fou, celui qui en est temporairement submergé et celui qui maitrise son état.
Voir Georrroy 1995a, p. 316.

131. ‘Ubad al-suwar : il s’agit probablement de ceux qui s’adonnaient a la contemplation de jeunes garcons
imberbes. Voir nos remarques, supra, p. 113.

132. Kalabadi emploie également le terme « emprise » (galaba). Voir KaLasii, Traité de soufisme, p. 126-128.

133. Selon Ibn Taymiyya « I'extinction mystique (fana’) est de trois genres. [l y a premiérement le fana’] de ceux
qui, parmi les Prophétes et les Amis de Dieu (awliyd), ont atteint la perfection. [Puis vient le fana’] de ceux d’entre
les Amis de Dieu et les Vertueux qui cheminement (qasidin) [vers cette perfection]. [Vient en dernier lieu, le fana’]
des hypocrites impies (mulhidin) et assimilationnistes (musabihin) », cité dans Ien Tavmiyva, Magmi' al-fatawa, vol. X,
p. 218.

134, Hamr désigne aussi bien le vin que les boissons enivrantes en général. Le contexte de I'épitre laisse penser
quil s’agit d’une appellation générique pour I'ensemble des boissons conduisant a I'état d’ivresse. Pour la suite du
texte nous emploierons le terme hamr sans le traduire. Sur la condamnation des enivrants par Ibn Taymiyya, voir
Micnot 2001a, p. 79.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 109

A quand le désenivrement de celui qui en est doublement ivre ? 1*5

oy Eb ceci est condamnable car la cause en est illicite.

D’autre part, I'ivresse peut étre occasionnée par l'audition des « voix ravissantes »
(al-aswat al-mutriba) *¢, ceci est également condamnable, car il n’est pas autorisé a un homme
de s’adonner a l'audition de « chants » (aswdt) qui n’a pas fait 'objet d’'une prescription
[1égale], et qui conduit a la perte du discernement, cette derniére étant considérée comme
illicite. En effet, il est illicite d’aboutir a [I'ivresse] par des moyens illégaux. [La méme
condamnation s’applique a] ce qui survient lors de cette [expérience], qu’il s’agisse d'un
plaisir émotionnel (ladda galbiyya) ou bien spirituel (ladda rithiyya), et ce méme si les causes [a
I'origine de cet état], contiennent des éléments de foi ; car [ces éléments de foi] sont rendus
caducs (magmira) par [l'interdiction générale relative 3] la perte du discernement. En effet,
Dieu ne nous a pas autorisé la jouissance du coeur ou de 'esprit par le biais des plaisirs de
la foi, ni par d’autres biais, lorsque ceux-ci entrainent nécessairement la perte de notre
discernement.

A l'inverse, cet état n’est pas condamnable, si la cause en est licite (masrii‘), ou bien si
elle survient de maniere accidentelle et que celui qui en est victime ne peut le repousser.
En effet, I'ivresse spirituelle peut survenir sans que le serviteur ait cherché a la provoquer,
a I'exemple d’'une audition fortuite (samd’ lam yagsid-hu) **’, déclenchant ses émotions
endormies [jusque-1a] (yuharriku sakina-hu). Ou bien dans d’autres cas similaires. Dans ce
cas, nul blame (malam) sur [I'extatique], ni sur ce qui peut émaner de lui [comme paroles]
alors qu'il est dans un état d’absence de discernement **. Par conséquent, il est excusable.
En effet, Dieu ne demandera pas compte a ceux qui ont perdu le discernement, pour des
raisons qui ne sont pas jugées illégales, tels le comateux, le fou, etc.

Quant a celui qui a perdu tout discernement, suite a la consommation de hamr, est-
il responsable de I'état auquel il a abouti ? 1l y a, a ce sujet, deux débats célebres. 1l y a
[,d’une part,] la fameuse divergence a propos de celui qui prononce la répudiation (taldq)
en état d’ébriété **; [Et, d’autre part, la controverse] concernant celui qui a perdu tout
discernement suite a la consommation de bang *°. Selon certains hanbalites et chaféites, ce
cas releve de la méme disposition [légale] que le hamr. En revanche, Ibn Hanbal [lui-méme]

135. Vers cités par Qusavri, Risdla, vol. 1, p. 176-177. Références supplémentaires dans Homerin 1985, p. 227, n. 33.
Autre traduction, proposée par Michot : « Il y a deux ivresses : I'ivresse d’une passion et I'ivresse d’'un vin. Quand
donc se dégriserait celui qui, d'une double ivresse, est atteint ? », cité par Micror 2001b, p. 171.

136. « Le tarab est pour Ibn Taymiyya, dans le Livre du Samd et de la Danse, une situation de jouissance provoquée
par instrument, voix, boisson, plaisir et qui peut mener, quand elle est particulierement forte a une absence du
sujet », cité par Michot 1991, p. 42. Pour la traduction de « al-aswat al-mutriba », voir ibid., p. 108.

137. A propos du sama’ fortuit voir Micror 1991, p. 96-97, 1. 7.

138. Cette assertion permet d’excuser les locutions théopathiques (Satahat) de certains soufis, voir supra, p. 115.

139. Nous savons par ailleurs qu'lbn Taymiyya rejette la validité de la réunion des trois répudiations (talag) en une
seule, s’inscrivant ainsi en faux contre 'opinion majoritaire de son école. Voir nos remarques, supra, p. 113.

140. Le bang, assimilé a la marijuana par Homerin, « désigne habituellement la jusquiame, une plante herbacée
vénéneuse dont on tirait calmants et narcotiques », voir Mictor 2001a, p. 79, note 1.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

110 QAIS ASSEF

et 'école hanafite font une distinction entre le bang et le hamr, car seul ce dernier donne lieu
a une addiction. C'est pourquoi |, [seule] la consommation du hamr aboutit a la sanction
1égale (hadd).

La puissance de « 'inspiration subite » (warid) a conduit certains parmi ceux [qui ont
été mentionnés] a la folie (magniin) *'. Soit de par la confusion qui s’est emparée d’eux, soit
pour d’autres raisons. Les « sages » parmi ces fous (‘ugald’al-maganin), que I'on compte parmi
les ascétes (nussak), sont parfois appelés les « ravis en Dieu » (muwallahiin) **2. A leur propos,
certains savants ont affirmé qu’a ceux-1a, Dieu a donné la raison et les états spirituels ;
puis il leur a ravi la raison, ainsi tombérent les obligations [légales] qui leur incombaient.
[Concernant] ces états spirituels, - qui sont accompagnés de la perte de connaissance, de
la mort, de la folie, de l'ivresse ou bien de I'extinction jusqu’au point ou [I’extatique] n’a
plus conscience de lui-méme - si les causes en sont licites, et si celui qui [traverse cet état]
est sinceére dans son incapacité a repousser ce qui lui survient, celui-ci est alors agréé pour
le bien qu'il a accompli et pour la foi qu'il a obtenue. De méme qu'il est excusable [en ce
qui concerne son état], du fait de son incapacité a repousser ce qui survient contre son
gré. Celui-ci est en tout point meilleur que ceux qui n’ont pas atteint son degré (manzila), a
cause de leur manque de foi, de la dureté de leurs coeurs, et a cause de motifs similaires qui
les poussent a abandonner ce que Dieu aime et a faire ce que Dieu déteste.

Cependant, a [ceux qui sont ravis], on préférera celui dont I'entendement n’est pas
annihilé, et ce, quel que soit le degré de foi qu'il ait regu, identique ou bien supérieur a
[ceux qui sont ravis]. Ainsi fut I'état spirituel des Compagnons ®V#* et de notre Prophéte
(PsDLI44 E effet, celui-ci fut élevé aux Cieux, ot Dieu lui révéla ce qu'll lui révéla'®, puis il se
réveilla comme s’il n’avait pas quitté [sa demeure] ; en effet son état ne s’était point altéré.

C’est pourquoi son « état spirituel » est supérieur a celui de Moise PV qui « tomba
foudroyé » lorsque « Dieu se manifesta sur le Mont " ». L'état spirituel de Moise est
[certes] vénérable (dalila), élevé (‘aliyya) et méritoire (fadila), cependant I’état spirituel de
Muhammad ®?Y est plus [15] complet (akmal), plus élevé (a’la) et plus méritoire (afdal).

Ce qu'il faut retenir, c’est que ces phénomenes de zele dans la dévotion et d’exagération
dans les états spirituels viennent de Bassora. La cause * en est une peur intense [de Dieu]
(Siddat al-hawf). Ce qui a été mentionné a propos de la peur de ‘Utbat al-Gulam, de ‘Ata’ al-

[12

141. Homerin a traduit magniin par possessed, voir HomeriN 1985, p. 228.

142. A propos de ces « fous de Dieu » et du prestige dont ils jouissaient au sein de la cité, notamment a '’époque
d’Tbn Taymiyya, voir Georrroy 1995a, p. 309-333 ; GriL 2006, p. 58.

143. Pour la suite du texte I'abréviation QDA pour « Que Dieu les agrée » ou « Que Dieu 'agrée ».

144, PSDL pour « Priére et salut de Dieu sur lui ».

145, Référence au « Voyage nocturne » du Prophéte, mentionné dans Coran 53 : 1-18.

146. En regle générale, cette formule n’est employée que pour le Prophéte. Nous avons opté pour le nom francisé
« Moise » plut6t que Miisa.

147. Voir Coran 7 : 143. Les expressions « tomba foudroyé » et « Dieu se manifesta sur le Mont » proviennent de la
traduction de D. Masson.

148. Selon Kalabadi, «les états qui exercent plus ou moins leur emprise peuvent étre la peur, la crainte
révérencielle, la vénération profonde, ou la honte ». Voir KaLasaoi, Traité de soufisme, p. 126.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 111

Sulaymi '* et des autres, est assurément une affaire remarquable. Il n’y a aucun doute sur
le fait que leur état spirituel est plus parfait et plus méritoire que [I’état] de celui qui ne les
a ni égalés, ni dépassés [en mérite] dans la crainte de Dieu. Cependant, est plus méritoire
Iétat spirituel de celui qui craint Dieu de maniére modérée (mugtasidan) ; crainte I'invitant
a faire ce que Dieu aime et a délaisser ce qu’ll déteste et ce sans s’adonner aux exces
[mentionnés ci-dessus]. Ce fut I'état spirituel des Compagnons @, 1l est relaté qu'apres la
mort de ‘Ata’ al-Sulaymi @®¥, quelqu’un le vit en réve et lui demanda ce que Dieu avait fait de
lui. 1l répondit : Dieu m’a interpellé et m’a dit : « Oh, ‘Ata’, n’as-tu pas honte de me craindre
a un tel degré ? Ne t’est-il pas parvenu que je suis le Tout Recouvreur [des fautes] (gafir) **°
et le Miséricordieux (rahim) ? ». Et ainsi, on a mentionné d’autres, semblables aux [gens
de Bassora] qui, dans leurs états spirituels (ahwal), le renoncement (zuhd), 'abstention
scrupuleuse (wara’), la dévotion (‘ibada) et bien d’autres choses, furent plus zélés que les
Compagnons @ et [allerent au dela de] ce qu’avait prescrit le Messager. Ce qui a eu pour
conséquence la division des gens en deux groupes : un groupe condamnant et dénigrant
[les extatiques]. [Ce groupe] est sans doute allé trop loin dans sa condamnation. ,, Un
[autre] groupe a exagéré a leur propos, et a considéré leur voie comme la plus parfaite et
la plus élevée des voies.

La vérité, c’est que dans ces dévotions et les états spirituels [qui en résultaient], [les
gens de Bassora] faisaient preuve d’une application personnelle (mugtahidin) !, tout
comme leurs voisins de Coufa, qui s’appliquaient sur les questions de justice (qada’), de
pouvoir (imara), etc. Puis, émergea parmi [les gens de Coufa], [le principe] de 'opinion
personnelle (ra’y) *, qui était, en certains points, contraire a la Sunna et que la majorité
des gens ont désapprouvé.

Lélite parmi les gens du figh et de I'opinion (ra’y), ont [de la méme maniére] divergé
a propos des [gens de Coufa qui ont émis une opinion erronée] et ainsi deux groupes se
formeérent : un groupe qui les condamnait de maniére exagérée et [a I'inverse] un groupe
qui les louait et les glorifiait a I'exces, en les considérant comme les plus grands savants
en matiere de figh. Et peut-étre méme les préféraient-ils aux Compagnons, a l'instar des
[exagérateurs] qui louaient les dévots [de Bassora] et qui, sans doute, les préféraient aux
Compagnons. C’est un domaine a propos duquel les gens se sont divisés (yaftariqu).

En réalité, le musulman doit savoir que la meilleure des paroles est celle de Dieu, la
meilleure des guidances, celle de Muhammad ®™, la meilleure époque, celle a laquelle il
fut envoyé [aux Compagnons] '**, la meilleure des voies et des chemins vers Dieu, celle que
suivirent [le Prophete] et ses compagnons. De ce qui précede, nous savons que les croyants
doivent craindre Dieu selon leur capacité (wus’) et leur degré d’application (igtihad), ainsi
que Dieu I'a dit: {Craignez Dieu autant que vous le pouvez. [...]J} (Coran 64:16). Le

149. A propos de ces deux personnages voir Homerin 1985, p. 229, n. 37.
150. GLoTon 2007, p. 95.

151. Pour la traduction de mugtahidiin, Homerin @ opté pour I'expression suivante : « ils formulaient leurs propres
opinions ». Voir HomeriN 1985, p. 229.

152. Pour les débuts de la méthodologie juridique, voir Urvoy 2006, p. 125-143.
153. Musuim, Sahih, 44 : 52 : 213 (kitab fada’il al-sahaba).



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

112 QAIS ASSEF

[Prophete] a dit ®™): « Sij je vous ordonne quelque chose, accomplissez-le selon ce dont
vous étes capables ** ». Dieu a dit : {Dieu n’'impose a chaque homme que ce qu'il peut
porter. [...]} (Coran 2 : 286).

Ainsi, de nombreux croyants, - des pieux qui sont des « Amis de Dieu » (awliya’) *** - a qui
n’est pas parvenue la perfection du savoir et de la foi qui était parvenue aux Compagnons,
craignaient Dieu dans la mesure de leur capacité et Lui obéissaient selon leur degré
d’application. Par conséquent, il est inconcevable qu'ils soient exempts d’erreurs dans leurs
savoirs ¢, leurs doctrines (aqwal), leurs actes ou bien concernant leurs états spirituels. Ils
seront récompensés dans la mesure de leur obéissance [a Dieu] et pardonnés pour leurs
erreurs, comme Dieu le Trés-Haut I'a dit : {Le Prophéte a cru a ce qui est descendu sur lui
de la part de son Seigneur. Lui et les croyants ; tous ont cru en Dieu, en ses anges, en ses
Livres et en ses prophetes. Nous ne faisons pas de différence entre ses prophetes. Ils ont
dit : «Nous avons entendu et nous avons obéi ». Ton pardon notre Seigneur ! Vers toi
est le retour final !}[..] {Notre Seigneur ! Ne nous punis pas pour des fautes commises
par oubli ou par erreur [...] ». (Coran 2 : 285-286). [Dans un hadith rapporté par Muslim],
Dieu le Trés-Haut a dit : « Et j’ai [pardonné] » **7.

Par conséquent, celui qui considére la voie des savants ou des juristes [de Coufa] ou
bien des dévots (‘ubbad) ou des renongcants (zuhhad) [de Bassora], supérieure a celle des
Compagnons, il est dans 'erreur et dans I'égarement et c’est un innovateur (mubtadi’).
Quant a celui qui condamne, et qui désigne comme fautifs (ma‘ib) et haissables (mamgqiit)
ceux qui, tout en s’appliquant dans la voie de 'obéissance, commettent des erreurs, celui-
ci est [lui-méme] dans I'erreur et dans 'égarement et c’est un innovateur (mubtadi’).

De méme, dans I'amour, la haine, I'amitié et I'animosité, les gens émettent des jugements
etil arrive que, parfois, ils soient dans le vrai et parfois dans le faux. En effet, beaucoup de gens,
s'ils aiment quelque chose chez un homme, alors ils lui portent un amour absolu, au point de
s'aveugler sur ses défauts. Ou bien, s'ils détestent quelque chose chez un homme, alors ils lui
portent une haine absolue, au point de s’aveugler sur ses qualités. [...] *%. = Une doctrine [aussi
excessive] provient des innovateurs, des kharidjites, des mutazilites, et c&es murdjites.

Selon les ahl al-sunna wa al-§ama'‘a, le Coran, la Sunna et le consensus [des oulémas]
indiquent que le croyant mérite (yastahigqu) la promesse de Dieu et sa grace : c’est-a-dire la
récompense pour ses bonnes actions et le chitiment pour ses mauvaises actions. En effet,

154, Bubari, Sahih, 96 : 2 : 7288 (kitab al-i‘tisam).
155. Le terme de wali faisant référence a la proximité, nous avons opté pour « Ami » au lieu de « Saint ». D’autre
part, voir les avertissements de J-C. Garcin a propos de 'emploi du terme « Saint » : Garcin 2006, p. 33-34.

156. Cette précision vise implicitement les doctrines qui affirmeraient I'infaillibilité du wali, et par extension sa
suprématie sur le nabi. Pour Ibn Taymiyya, seuls les prophétes sont infaillibles (ma‘sim). De ce fait, I'infaillibilité
ne peut s’étendre aux Compagnons - les meilleurs de la création apres le Prophéte - et encore moins aux imdms
chiites et aux « Saints ». En revanche, le savant hanbalite estime le consensus des Salaf comme infaillible. Voir Tbn
Taymiyya, La profession de foi d’Ibn Tamiyya, p. 81 ; Laoust 1939, p. 239. Sur le rapport prophétie/sainteté et sur la
doctrine de I'infaillibilité, voir supra, n. 62.

157. MusLim, Sahih, 1: 57 : 200 (kitab al-iman).

158. L'éditeur signale plusieurs incohérences qui rendent le texte incompréhensible. Voir la remarque de Homerin
1985, p. 231, n. 39.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 113

une méme personne rassemble en elle aussi bien ce qui est digne de récompense que ce qui
mérite le chatiment ; ce qui est louable et ce qui est blamable ; ce qui est appréciable et ce
qui est détestable. Ainsi en est-il.

1l est donc connu que le tasawwuf est originaire (mansa’) de Bassora. Et il y avait dans
cette ville ceux qui suivaient la voie de la dévotion (‘ibada) et du renoncement (zuhd), en
s’y appliquant a leur manieére (igtihad). Tout comme il y avait a Coufa, ceux qui suivaient la
voie de la jurisprudence (figh) et de la science [religieuse] (‘ilm), en s’y appliquant (iGtihad)
[également] 4 leur manieére.

Cependant, les premiers ont été identifiés a une apparence vestimentaire : le vétement
de laine. Ainsi, ils furent nommés siifi. Néanmoins, leur voie ne se limite pas au port d'un
vétement de laine, d’autant que celui-ci n’est ni une exigence de leur part, ni une des
conditions de leur voie. Cette dénomination leur a été attribuée a cause de leur apparence
(zahir al-hal).

Selon [les soufis], le tasawwuf renferme des « réalités métaphysiques » (haqa’iq) **° et des
états spirituels (ahwal) bien connus. Les définitions du soufisme, ses meeurs (ahlag) ainsi que
la maniére (sira) [de cheminer sur la voie], ont été abordées par les [auteurs soufis]. Ainsi,
il est dit que le sifT est celui qui est pur de tout ce qui est trouble (kadar), qui est empli de
méditation, et pour qui l'or et la pierre se valent '*°. [1l est dit par ailleurs] que le tasawwuf,
c’est la dissimulation des sens spirituels (kitman al-ma‘ani) et I'abandon des prétentions (tark
al-da‘awi) '*'. 1l existe d’autres définitions de la sorte. Ils ont par ailleurs identifié le soufi |
au véridique (siddig) **% [Sachant que] les meilleurs des hommes, apres les prophétes, sont
les véridiques (siddigiin). Ainsi que Dieul'adit : {Ceux que Dieu a comblés de bienfaits ; avec
les prophétes, les véridiques (siddigin), les témoins (Suhada’) et les vertueux (salihin) :
voila une belle assemblée ! } 1> (Coran 4 : 69). C’est pourquoi, ils ' estiment qu’apres les
prophetes, les plus méritants sont les soufis. En vérité, le soufi n’est qu'un véridique parmi
d’autres classes (naw’) de véridiques ; c’est celui qui s’est distingué par le renoncement et
la dévotion, selon une maniere qui lui est propre et dans laquelle il s’applique. De ce fait,
le véridique fait partie de cette voie [soufie]. De méme qu'il est mentionné des véridiques
parmi les oulémas et des véridiques parmi les dirigeants (umara’). Cependant, [le soufi] est
meilleur (ahass) que le véridique absolu (al-siddig al-mutlag), sans pour autant dépasser le
degré du véridique parfait (al-siddiq al-kamil) qui fut celui des Compagnons, des Suivants et
de leurs successeurs [immédiats].

159. Une autre traduction pourrait étre : « vérités spirituelles ».
160. Définition attribuée a Sahl al-TustarT (m. 896), citée dans KaLasApi, Traité de soufisme, p. 30.

161. Le soufi Ga'far al-Halad1 (m. 959) dit avoir questionné, en réve, le Prophéte sur ce qu’est le tasawwuf; celui-
ci lui aurait répondu : « tark al-da‘awi wa kitman al-ma‘ani ». La chaine de transmission débute avec Ibn al-Gawzi
(m. 1200) et se termine avec ‘AlTb. Ga‘far al-Hanbali al-Gamal. Voir Isn aL-Nag&aRr, Dayl tarth Bagdad, vol. 111, p. 242-243,

162. La plus ancienne mention de ce terme remonterait a ‘Abd al-Wahid b. Zayd (m. 793). Voir Massicnon 1999,
p. 215.

163. D. Masson a traduit les termes siddigin et salihin, par les « justes » et les « saints ». Concernant notre choix de
traduction voir supra, n. 61.

164, C’est-a-dire, les soufis eux-mémes.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

114 QAIS ASSEF

Par conséquent, dire que les renongants et les dévots de Bassora sont des véridiques
équivaut a ce qui est dit a propos des juristes de Coufa : ce sont également des véridiques ;
chacun selon leur application dans la voie de I'obéissance a Dieu et a son envoyé. De par
leur époque %, ils furent parmi les plus illustres véridiques. En revanche le véridique de la
premiére période [de I'islam] fut plus parfait qu’eux.

Ilyadifférents degrés et types de véridiques, c’est pourquoi il existe pour chacun d’entre
eux des états spirituels et des pratiques dévotionnelles spécifiques que [le cheminant,
tour a tour] réalise (hagqaqa), parachéve a la perfection (ahkama), [puis] dépasse (galaba
‘ala). Néanmoins, il peut exister d’autres que celui-ci, issus de catégories différentes, plus
parfaits et plus méritant que lui.

A cause deleur ***application personnelle (igtihad) et des divergences qui en découlérent
(tanazu’ fi-hi), les gens se sont disputés (tandza‘a) a propos de la voie [soufie]. Un groupe a
condamné les soufis et le soufisme, en affirmant qu’il s’agissait |, d'innovateurs et qu'ils
étaient en dehors de la sunna. Une telle condamnation, dont les propos restent célebres, est
mentionnée a propos d'un groupe d’imams. Ils ont été suivis [dans leur condamnation] par
les gens du figh et du kalam. Un [autre] groupe a exagéré a propos [des soufis], prétendant
qu’ils étaient les plus méritants (afdal) et les plus parfaits (akmal) apres les prophétes. [En
réalité], ces deux positions extrémes sont condamnables.

La vérité, c’est que [les soufis] s’appliquent dans I'obéissance a Dieu, tout comme d’autres
s’y sont appliqués. C’est pourquoi il y a parmi [les soufis], le rapproché de Dieu (al-sabiq al-
mugqarrab) de par son application et le modéré (mugtasad) qui fait partie des gens de la droite
(ahl al-yamin) 1", Dans chacune de ces deux catégories, il y a celui qui, tout en s’appliquant
[dans sa voie], s’est trompé ; ou bien un autre a péché, puis s’est repenti ou ne I'a pas fait ',

Parmi ceux qui se réclament [des soufis], il y a [également] I'injuste (zalim li-nafsi-hi) qui
est rebelle envers son Seigneur. En effet, des innovateurs et des hérétiques (ahl al-zandaqa)
se sont réclamés des soufis. Cependant, les soufis authentiques (al-muhaqqagin min ahli-l-
tasawwuf) ne les considérérent pas comme des leurs. A 'exemple de Hallag, que les maitres
[du soufisme], tels Gunayd le « Prince de I'Ordre » et d’autres, ont désavoué et exclu de la
voie ; ainsi qu’il est rapporté par le Sayh Abti ‘Abd al-Rahman al-Sulami dans ses Tabagat al-
stifiyya, et par al-Hafiz Abti Bakr al-Hatib dans son Tarih Bagdad.

Voila ce que fut le soufisme originel (asl), mais ce n’est qu'aprés qu'il s’est divisé en
plusieurs branches et especes (tasa‘aba wa tanawwa'a), donnant lieu a |, trois catégories
(asnaf) de soufis: ceux des « réalités métaphysiques » (sifiyyat al-haqd’iq), les soufis

165. 11 faut comprendre : de par la proximité de leur époque avec celle du Prophéte et des Compagnons.

166. C’est-a-dire, l'igtihad des soulfis et les divergences qui découlent de leurs efforts personnels.

167. Cette terminologie figure dans les versets 7 a 11 de la sourate al-Wagi‘a (n°56). Voir nos remarques a propos
de I'exégese de ces versets, supra, p. 118-119.

168. Il s’agit d’une nouvelle référence implicite a I'infaillibilité réservée aux seuls prophétes. Voir nos remarques
supra, n. 156.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 115

« financés » ' (sifiyyat al-arzaq) et ceux des « apparences» (sifiyyat al-rasm). Les sifiyyat
al-haqa’iq sont ceux que nous avons décrits précédemment 1.

Quant aux siifiyyat al-arzaq, ce sont ceux-la qui ont bénéficié des fruits des « fondations
pieuses » (waqf, pl. wuqif ou awqaf), tels, les hangah . Cependant, ils ne font pas
nécessairement partie des « soufis des réalités métaphysiques ». Car ces derniers sont rares
et la majorité d’entre eux ne se caractérise pas par un besoin de [fréquenter] les hangah 172
Cependant, ils doivent [se conformer] a trois conditions : la premiére, c’est le respect de la
loi divine (SarT'a), c’est-a-dire accomplir les devoirs religieux (fara’id) et éviter les interdits
(maharim). La seconde condition, c’est le respect des regles de bienséance (adab) de la
Voie 1%, qui ne sont, la plupart du temps, que celles de la Sari'a. Nous ne nous arréterons
pas ici sur les coutumes hérétiques (al-adab al-bid‘iyya) et les convenances instituées (al-
adab al-wad‘iyya) [par les hommes]. [Et enfin], la derniére des conditions, c’est qu’ils ne
soient pas attachés aux biens de ce monde. Cependant, celui qui amasse les biens, ou qui
n’a pas acquis les bonnes moeurs, ou qui ne se conforme pas aux principes de la SarTa, ou
bien encore se livre a la débauche, celui-ci ne mérite pas [le rang, dont il est question ici].

Quant aux « soufis des apparences », ils n'ont de soufi que le titre. Ils donnent de
I'importance aux habits o AUX convenances instituées [par les hommes], etc. Leur
[soufisme] se limite a 'apparence vestimentaire des savants et des « combattants dans la
voie de Dieu ». Leurs paroles et leurs actions ne sont que d’emprunt ; au point ot I'ignorant
les confondrait avec les [soufis authentiques], alors qu’il n’en est rien.

Quant au terme « pauvre » (faqir), il figure dans le Livre de Dieu et les propos
de son prophete ®PV174 Et, dans les deux cas, ce qui est visé par le terme faqir, c’est le

169. D’apres le texte, nous comprenons qu'il s’agit du soufisme confrérique « financé » par les « fruits des
fondations pieuses ». A ce propos, Louis Pouzet signale que la majorité des confréries soufies de Damas étaient
institutionnalisées et regroupées en syndicat ; elles entretenaient de bons rapports avec le pouvoir, qui pouvait
parfois se montrer généreux donateur, a 'exemple des dix mille pieces d’argent que Kitbuga offrit aux Qalandariyya.
Voir Pouzet 1991, p. 228 ; GARCIN 2006, p. 22. A propos des siifiyyat al-arzag, E. Geoffroy (2010, p. 71) écrit : « Les résidents
des hanqah étaient, parait-il, si prosperes que le voyageur Ibn Gubayr, visitant Damas au xi€ siécle, voyait en eux “les
rois de ce pays”. Beaucoup de maitres soufis “privés” qui investissaient, eux, les zawiya, se sont montrés réticents
face a cette institutionnalisation du soufisme, et critiquaient les personnes résidant dans les hangah. Ces personnes
percevaient en effet une sorte de salaire, alors que les « pauvres en Dieu », les soufis en général, sont censés s’en
remettre a la providence divine, ou encore gagner leur vie ». Michot (2007, p. 24) traduit sifiyyat al-arzaq par « soufis
stipendiés ». Néanmoins, nous pensons que le terme « stipendié » a une connotation péjorative qui ne permet pas
d’exprimer pleinement l'opinion du Sayh al-islam. En effet, rien dans la suite du texte ne laisse présager une telle
option. Ibn Taymiyya ne semble pas s’opposer au financement des confréries mais affirme que celui qui amasse les
biens ne peut prétendre étre un soufi.

170. C’est-a-dire ceux qui vivent, assimilent et maitrisent les états spirituels et les formes de dévotion.

171. Hangah ou hankah (pl. hawanik), terme persan désignant le « couvent soufi ». Pour une différence entre hangah
et zawiya, voir Georrroy 1995a, p. 166-175.

172. Homerin signale une divergence dans I'édition de Rasid Rida, voir Homerin 1985, p. 233, n. 45.
173. Sur 'importance des régles de bienséance de la Voie, voir GriL 1996b, p. 96.

174. Cette autre « digression » est trés probablement une référence a un débat de 'époque, que nous n’avons
cependant pas pu identifier.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

116 QAIS ASSEF

contraire du « riche ». Ainsi que le Prophete ®*°V I'a dit 1%, Les pauvres et la pauvreté sont
de plusieurs sortes, y compris [la pauvreté] qui est éligible a la perception de 'aumdne
légale (zakat). A cela s’oppose la richesse, qui interdit de percevoir la zakat. Ainsi que le
Prophéte ®°V|'a dit : « Il n’est permis ni au riche, ni a celui qui a les capacités de gagner
sa vie, de percevoir la charité». Quant au [seuil de] richesse impliquant le payement de
la zakat, selon la majorité des oulémas, cela se distingue du [cas évoqué par le Prophéte].
Cest I'opinion de Malik [b. Anas], de Safi'T et d’Ahmad [b. Hanbal]. Selon eux, [le seuil]
impliquant le payement de la zakat est défini par la possession du quota minimum (nisab).
Il peut [donc] étre autorisé a une personne imposable a la zakat de percevoir la zakat.
Abl Hanifa ne partageant pas cet avis. Dieu, gloire a Lui, a mentionné les pauvres dans
[différents versets du Coran]. Ceux éligibles a percevoir 'auméne légale sont mentionnés
dans un verset et ceux ayant droit au butin, dans un autre. Dans un premier [groupe de
versets], il a dit: {Si vous donnez vos auménes d’'une facon apparente, c’est bien. Si
vous le cachez pour les donner aux pauvres, c’est préférable pour vous. [...] Quant aux
aumdnes que vous donnez aux pauvres qui ont été réduits a la misere dans le chemin
de Dieu |, et qui ne peuvent plus parcourir la terre; - Lignorant les croit riches, a
cause de leur attitude réservée. Tu les reconnais a leur aspect : ils ne demandent pas
I'auméne avec importunité -} (Coran 2 :271-273). Dans un second [groupe de versets],
il a dit: {Ce que Dieu a octroyé a son Prophete comme butin pris sur les habitants des
cités [...]. Le butin est destiné aux émigrés qui sont pauvres, qui ont été expulsés de
leurs maisons et privés de leur bien tandis qu'’ils recherchaient une faveur de Dieu et
sa satisfaction et qu'ils portaient secours a Dieu et a son Prophéte ; - ceux-la sont les
véridiques ! -} (Coran 59 : 7-8).

Et il se peut qu’il y ait parmi ces pauvres un qui soit de loin plus méritant (afdal) que
les riches. [De méme] qu'il se peut qu'il y ait parmi les riches un qui soit beaucoup plus
méritant que [ces pauvres]. Les gens se sont disputés, s’agissant de savoir qui, du pauvre
patient, ou du riche reconnaissant, était le plus méritant ’°, En vérité, le meilleur d’entre
eux est le plus pieux. S'ils ont le méme degré de piété, alors ils auront le méme rang [au
paradis], ainsi que nous I'avons illustré par ailleurs. Ainsi, les pauvres précéderont les
riches au paradis, parce qu’ils n'ont pas de comptes a rendre. Puis ce sera [au tour] des
riches de rendre compte. Celui dont les bonnes actions peésent plus lourd que celles du
pauvre, son rang au paradis sera plus élevé ; méme s’il ne rentre qu’apres lui. Quant au
riche dont les bonnes actions sont moindres que celles du pauvre, son degré au paradis en
sera moins élevé.

Du fait que le renoncement (zuhd) était plus répandu chez les pauvres, beaucoup
assimilérent le fagr a la voie du renoncement (zuhd), qui reléve du genre soufisme. Le fait

175. Uéditeur signale qu'il en est ainsi dans le manuscrit. Nous estimons que les propos qui suivent ne sont
pas ceux du Prophéte, mais d’Ibn Taymiyya. En effet, ceux-ci ne se trouvent dans aucun des corpus de hadiths
habituellement cités par le savant hanbalite. Homerin pense qu’il s’agit d’un dit du Propheéte, tout en signalant qu’il
ne figure pas dans les principaux corpus de hadiths. Voir Homerin 1985, p. 234, n. 46.

176. Ibn Taymiyya a consacré plusieurs fatwa a ce sujet, voir Isn Taymryva, Magmii* al-fatawa, vol. XI, p. 119-121, 122-
133 et 195. Ce débat est également relaté dans Maxxi, Qit al-quliib, vol. 1, p. 264.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 117

de dire qu’un tel est « pauvre » ou ne I’est pas, ne se rapporte pas a la pauvreté matérielle ;
mais se rapporte a la signification du terme soufi, c’est-a-dire : les connaissances (ma‘arif),
les états spirituels (ahwal), les bonnes meeurs (ahldg), les régles de bienséance (adab), etc.

A ce propos, il y eut divergence, a savoir qui du fagir ou du soufi avait le plus de mérite ?
11y eut un groupe qui préféra le soufi, tel Abii Ga'far al-Suhrawardi 7’ et d’autres. Alors que
de nombreux groupes ont opté pour le fagir. Peut-étre |, se distinguaient-ils par le fait que
les [premiers] fréquentaient les zawiya, tandis que les )‘Jaqz'r [fréquentaient] les hangah %
Ou, quelque chose comme cela. Cependant, la majorité des gens préféraient le fagir.

La vérité, c’est que le plus méritant d’entre eux est le plus pieux. Si le soufi craint Dieu,
alors il est meilleur dans la mesure ou il pratique ce qui est aimé de Dieu et s’éloigne de ce
qui est détesté de Lui. Et [dans le cas inverse], c’est le fagir qui est meilleur. Par conséquent,
s'ils s’égalent dans I'action aimée [de Dieu] et dans I'abandon de ce qui est détesté [de
Dieu], alors ils ont le méme rang [au paradis].

Les « Amis de Dieu » (awliyd’, sing. wali) sont les croyants pieux, qu'importe [leurs
titres], qu'ils soient faqir, soufis, fagih, savants, commercants, combattants, artisans, princes,
gouverneurs ou autre chose. Ainsi que Dieu, le Trés-Haut, I’a dit : {Non, vraiment, les amis
de Dieu n’éprouveront plus aucune crainte, ils ne seront pas affligés ; — ceux qui croient
en Dieu et qui le craignent —} (Coran 10 : 62-63).

Un hadith [qudsi], figurant dans le Sahih de Buhari, rapporté par Abai Hurayra ' a
propos du Prophéte Y qui a dit : « Dieu a dit : Quiconque montre de I'hostilité a un de
« Mes Amis » (wali), Je lui déclare la guerre. Mon serviteur ne s’approche de Moi que par
ce que J'aime le plus, par les devoirs religieux que Je lui ai prescrits, puis mon serviteur
ne cesse de se rapprocher de Moi par des ceuvres surérogatoires (nawdfil) jusqu’a ce que
Je l'aime. Quand Je I'aime, Je suis son ouie par laquelle il entend, sa vue par laquelle il
voit, sa main par laquelle il saisit et son pied avec lequel il marche. C’est donc par Moi
qu’il entend, qu'il voit, qu’il saisit, et qu’il marche. Qu’il Me demande [quelque chose], et
Je [le] lui donnerai sirement, et qu’il Me demande refuge, Je le lui accorderai slirement.
Aucune chose ne Me fait hésiter ** plus que [de prendre] 'Ame de Mon fidéle serviteur ; il
déteste la mort et Je déteste lui faire du mal. Mais cela est inévitable ». Ce hadith illustre
parfaitement |, ce que sont les « Amis modérés de Dieu » (awliya’ Allah al-mugqtasidin) : ce
sont les compagnons de la droite et les rapprochés [de Dieu], les devanciers. La premiére

177. Abii Ga'far al-Suhrawardi (m. 1191), le Sayh al-irdq. A son propos voir Corsin 1986, p. 285-305. Cependant,
Homerin (1985, p. 235, n. 51) signale que dans I'édition Rasid Rida, 4 la place d’Abii Ga‘far, figure (a juste titre) le
nom du soufi bagdadien Sihab al-Din Abii Hafs ‘Umar al-Suhraward (m. 1234), I'auteur des ‘Awarif al-ma‘arif. Cette
derniére option nous semble plus plausible, d’autant que Pouzet (1991, p. 209) signale qu’Aba Hafs, un des relais
de I'enseignement du Sayh ‘Abd al-Qadir al-Gilani (m. 1166), marqua profondément les milieux soufis de la capitale
syrienne.

178. Ibn Taymiyya ne présente pas clairement la nuance entre soufis et fugara’, hormis la distinction relative aux
lieux qu’ils fréquentent : zawiya ou hangah. Laoust (1939, p. 22) note que les fugara’ sont des ascétes ayant fait « veeu
de renoncement aux biens de ce monde ». Concernant zawiya, hanqa et ribat a I’époque mamelouke, voir Garcin 2006,
p. 17-26 ; Georrroy 1995a, p. 166-175.

179. A propos de I'usage de ce hadith, voir supra, n. 65.

180. Sur le théme de I'hésitation de Dieu, dans le cadre de ce hadith, voir textes d’'Ibn Taymiyya dans Michot 2004.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

118 QAIS ASSEF

catégorie [les compagnons de la droite] désigne ceux qui se rapprochent de Dieu par les
actes obligatoires. Tandis que la deuxiéme [catégorie] se rapporte a ceux qui se rapprochent
de Dieu par les actes obligatoires suivis des actes surérogatoires. Et ce sont ceux-1a qui ne
cessent de se rapprocher de lui, jusqu’a ce qu'll les aime. Ainsi que le Trés-Haut 'a dit [dans
ce hadith qudst] .

Dieu a par ailleurs mentionné ces deux catégories dans le Coran [en ces termes]:
{Nous avons ensuite donné le Livre en héritage a ceux de nos serviteurs que nous avons
choisis : il en est parmi eux qui se font tort a eux-mémes ; il en est parmi eux qui se
tiennent sur une voie moyenne ; il en est parmi eux qui, avec la permission de Dieu,
devancent les autres par leurs bonnes actions [...]} (Coran 35 : 32). {Oui, les purs vivront
dans les délices ; étendus sur des lits d’apparat, ils regarderont autour d’eux. Tu verras
sur leurs visages I'éclat de la félicité. On leur donnera a boire un vin rare, cacheté par
un cachet de musc - ceux qui en désirent peuvent le convoiter - et mélanger a I'eau du
Tasnim, une eau qui est bue par ceux qui sont proches de Dieu.} (Coran 83 : 22-28).

[A ce propos], Ibn ‘Abbas a dit : « Les rapprochés [de Dieu] boiront [un vin] pur, tandis
qu’il a été mélangé pour les compagnons de la droite ».

Le Trés-Haut a dit : {Ils boiront une coupe dont le mélange sera de gingembre, puisé
a une source nommée la-bas : « Salsabil »} (Coran 76:17-18). {Les compagnons de la
droite ! - Quels sont donc les compagnons de la droite ? - Les compagnons de la gauche !
- Quels sont donc les compagnons de la gauche ? - Et les premiers arrivés ' qui seront
bien les premiers, voila ceux qui seront les plus proches de Dieu.} (Coran 56 : 8-11). {Si
cet homme est au nombre de ceux qui sont proches de Dieu, il trouvera le repos, les
parfums et les Jardins du Délice. S’il est au nombre des compagnons de la droite : « Paix
atoi l... Tu es avec les compagnons de la droite ».} (Coran 56 : 88-91).

Cette réponse contient des propos nécessitant de longues explications, qui ne peuvent
se faire ici. Et Dieu est le plus Savant.

181. Sur le débat concernant le qurba al-nawafil et le qurb al-fara’id, entre Ibn Taymiyya et I'école d’Ibn ‘Arabi, voir
CHopkiEwicz 1984a, p. 189-200.

182. Sur la traduction du terme sabiqiin, voir nos remarques supra, n. 70.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 119

REFERENCES

A0 Nu'aym AL-IsBanANT, Ahmad ibn ‘Abd Allah, 1988 : Hilyat al-awliya’ wa-tabaqat al-asfiyd’, Beyrouth, Dar
al-kutub al-‘ilmiyya.

AlGLe, Denise, 2007 : « The Mongols invasions of Bilad al-Sham by Gazan Han and Ibn Taymiyya’s three
« anti-mongol » fatwas », Mamluk Studies Review 11/2, p. 89-120.

Alctg, Denise, 2011 : « Essai sur les autorités religieuses dans I'islam médiéval oriental », dans D. Aicie
(dir.), les autorités religieuse entre charisme et hiérarchie. Approches comparatives, Turnhout, Brepols,
p. 17-40.

Awmitai-Preiss, Reuven, 1995 : Mongols and Mamluks, Cambridge, Cambridge University Press.

Ansari, ‘Abd Allah ibn Muhammad Abt Isma‘il, Chemin de Dieu : trois traités spirituels, Trad. par S. de
Beaurecueil. Arles, Sindbad, 1997.

Bowering, Gerhard, 1996 : « The Major Sources of Sulami’s Minor Qur’an Commentary », Oriens 35, p. 35-56.
BunArT (AL-), Abii ‘Abd Allah Muhammad b. Isma‘Tl, al- Sahth, Beyrouth, Dar Ibn Katir, 1987.

Cuaegl, Jacqueline, 1977 : « Remarques sur le développement historique des mouvements ascétiques et
mystiques au Khurasan : m/ix¢ siecle - v¢/x¢ siécle », Studia Islamica 46, p. 5-72.

Cropkiewicz, Cyrille, 1984a : Les premiéres polémiques autour d’Tbn ‘Arabi : Ibn Taymiyya (661-728/1263-1328),
these de 3¢ cycle, Paris, Université Paris IV.

Cropkiewicz, Michel, 1984b : « Le proces posthume d’Tbn ‘Arabi », F. De Jone and B. Raptke (dir.), Islamic
Mysticism Contested: Thirteen Centuries of Controversies and Polemics, Leiden, Brill, p. 93-123.

Cuopkiewicz, Michel, 1984c: Le Sceau des saints : prophétie et sainteté dans la doctrine d’'Ibn Arabi, Paris,
Gallimard.

CoreiN, Henry, 1986 : Histoire de la philosophie islamique, Paris, Gallimard.

GArcIN, Jean-Claude, 1995 : « Le Proche-Orient 4 I'époque mamluke », dans J.-Cl. Gareiv (dir.), Etats, sociétés
et cultures du monde musulman médiéval x*-xv¢ siécles, Paris, PUF, vol. 1, p. 343-369.

Garcin, Jean-Claude, 2006 : « Les soufis dans la ville mamelouke d’Egypte. Histoire du soufisme et histoire
globale », dans R. McGrecor et A. Sasra (dir.), Le développement du soufisme en Egypte a I'époque
mamelouke, Le Caire, IFAO, p. 11-39.

GarDET, Louts, et G.-C. ANawATI, 1976 : Mystique musulmane, Paris, Vrin.

Georrroy, Eric, 1995a : Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans :
orientations spirituelles et enjeux culturels, Damas, Institut Frangais.

GEoFFROY, Eric, 1995b : « Le traité de soufisme d’un disciple d'Tbn Taymiyya : Ahmad Tmad al-din al-Wasit1
(m. 711/1311) », Studia Islamica, 82, p. 83-101.

Georrroy, Eric, 1996 : « Lapparition des voies : les khirga primitives (xi¢ siécle - xme siécle) », dans A. Popovic
et G. Vewste (dir.), Les Voies d’Allah, Paris, Seuil, p. 27-43.

GeorFrroy, Eric, 2010 : « Le haschich dans les sociétés musulmanes du Proche-Orient médiéval, et en
particulier chez les soufis : usages et contre-usages », dans N. Asi-Racrep (dir.), Normes et marginalités
a l'épreuve, Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, p. 69-74.

GLotoN, Maurice, 2007 : Les 99 Noms d’Alldh, Beyrouth, Albouragq.

Granam, William A, 1977 : Divine word and prophetic word in early Islam : a reconsideration of the sources, with
special reference to the Divine Saying or Hadith Qudst, The Hague, Walter de Gruyter & Co.

GriL, Denis, 1996a : « Doctrine et croyances », dans A, Porovic et G. Veste (dir.), Les Voies d’Allah, Paris,
Seuil, p. 121-138.

GriL, Denis, 1996b : « La Voie », dans A. Popovic et G. Vst (dir.), Les Voies d’Allah, Paris, Seuil, p. 87-103.

GriL, Denis, 1996c : « Les débuts du soufisme », dans A. Porovic et G. Vesten (dir.), Les Voies d’Allah, Paris,
Seuil, p. 27-43.



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

120 QAIS ASSEF

GriL, Denis, 2006 : « Le soufisme en Egypte au début de I'époque mamelouke d’aprés le Wahid fi sulitk ahl
al-tawhid de ‘Abd al-Gaffar Ibn Niih al-QiisI (m. 708/1308) », dans R. McGrecor et A. Sasra (dir.), Le
développement du soufisme en Egypte a I'époque mamelouke, Le Caire, IFAO, p. 51-73.

HowmeriN, Th. Emil, 1985 : « Ibn Taimiya’s al-stflyah wa-al-fuqara’ », Arabica, 32, p. 219-244.

IeN AL-Gawzi, ‘Abd al-Rahman ibn ‘AlT Abii al-Farag, Zad al-masir fi ‘ilm al-tafsir, Beyrouth, al-Maktaba al-
islamiyya, 1984, 9 vol.

IBN AL-NAGGAR, Dayl tarth Bagdad, Beyrouth, Dar al-kutub al-ilmiyyah, 1985, 3 vol.

IBN ‘ATivva : al-Muharrar al-wadiz fT tafsir al-kitab al-‘aziz, Beyrouth, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, 2001, 6 vol.

IBN TAYMIYYA, Magm{i‘ al-fataw, éd. ‘Abd al-Rahman b. Muhammad b. Qasim, Beyrouth, Mu’assasat al-risala,
1978, 37 vol.

[N Tavmivya, Ahmad ibn ‘Abd al-Halim Taqi al-Din : al-Istigama, Médine, Gami‘ al-imam Muhammad b.
Sa‘td, 1983, 2 vol.

BN Tavmivva, La profession de foi d’Ibn Taymiyya : texte, traduction et commentaire de la Wasitiyya, Trad.
H. Laoust, Paris, Geuthner, 1986.

KaL&BADI (AL-), Muhammad ibn Ishaq Abii Bakr, Traité de soufisme : Les Maitres et les Etapes, trad. R. Deladriére,
Paris, Actes Sud, 2005.

Karamustara, Ahmet, 2007 : Sufism. The formative period, Edinburgh, Edinburgh University Press.

Laoust, Henri, 1939 : Essai sur les doctrines sociales et politiques de Taki-d-Din Ahmad b. Taimiya, canoniste
hanbalite né a Harran en 661/1262, mort a Damas en 728/1328, Le Caire, IFAO.

Laoust, Henri, 1960 : « Le hanbalisme sous les Mamlouks bahrides », Revue des Etudes Islamiques, 28, p. 1-71.
Laoust, Henri, 1962 : « Le réformisme d’Tbn Taymiya », Islamic Studies 1/3, p. 27-47.

Makoisi, George, 1963 : [bn ‘Aqgil et la résurgence de l'islam traditionaliste au xr* siécle (v* siécle de ’hégire), Damas,
Institut francais.

Makoisi, George, 1973 : « Ibn Taimiya : a suft of the Qadiriya order », American Journal of Arabic Studies 1,
p. 118-129.

Makoisi, George, 1974 : « The Hanbali School and Sufism ». Hamadard Islamica 11, p. 61-72.
Makoisi, George, 1983 : L'islam hanbalisant, Paris, Geuthner.

Makoisi, George, 1984 : « Soufisme et Hanbalisme dans 'ceuvre de Massignon », dans Centenaire de Louis
Massignon, Le Caire, Université du Caire, p. 79-85.

MakkT (aL-), Abl Talib, Qat al-qulib fi mu‘amalat al-mahbib wa wasf tariq al-murid ila magam al-tawhid,
Beyrouth, Dar Sadir, 2007, 2 vol.

MassiGNoN, Louis, 1999 (rééd.) : Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris, Cerf.
Mawarot (at-), ‘Al ibn Muhammad, al-Nukat wa al-‘uyiin, Beyrouth, Dar al-kutub al-ilmiyya, s. d., 6 vol.
McGreGor, Richard, 2009 : « The Problem of Sufism », Mamlitk Studies Review 13/2, p. 69-83.

Meccuer, Christopher, 1996 : « The Transition from Asceticism to Mysticism at the Middle of the Ninth
Century C.E. », Studia Islamica 83, p. 51-70.

Mercuert, Christopher, 2006 : Ahmad ibn Hanba, Oxford, Oneworld.

MicteL, Thomas, 1981 : « Ibn Taymiyya’s sharh on the Futiih al-ghayb of ‘Abd al-Qadir al-Jilant », Hamdard
Islamicus 4/2, p. 3-12.

Michor, Jean, 1991 : Musique et danse selon Ibn Taymiyya, Paris, Vrin.

MicHor, Yahya, 2001a : Le haschich et l'extase, Beyrouth, Albouragq.

Micror, Yahya, 2001b : « Un célibataire endurci et sa maman : Ibn Taymiyya (m. 728/1328) et les femmes »,
Acta Orientalia Belgica 15, p. 165-190.

MicHor, Yahya, 2003 : « Suivre Muhammad par amour de Dieu », dans Isx Tavmivya, Pages spirituelles I-XXI,
trad. Y. Micror, Oxford, le Chebec [est en ligne sur le site www.muslimphilosophy.com].



halshs-00584673, version 3 - 24 Jul 2012

LE SOUFISME ET LES SOUFIS SELON IBN TAYMIYYA 121

MicHor, Yahya, 2004 : Un dieu hésitant ?, Beyrouth, Albouragq.
Mictor, Yahya, 2007 : Les saints du Mont Liban, Beyrouth, Albouraq.

Mourap, Ali Suleiman, 2006 : Early Islam between myth and history : Al-Hasan al-Basri, d. 110H/728CE, and the
formation of his legacy in classical Islamic scholarship, Leiden, Brill.

MusuiM, Abl al-Husayn ibn al-Haggag al-QuSayri al-Naysabiri, al-Sahih, Beyrouth, Dar ihya’ al-kutub
al--‘arabiyya, 1991, 5 vol.

Nwyia, Paul, 1991 (2¢ éd.) : Exégése coranique et langage mystique : nouvel essai sur le lexique technique des
mystiques musulmans,Beyrouth, Dar el-Machreq.

Otesen, Niels Henrik, 1991 : Culte des saints et pélerinages chez Ibn Taymiyya, Paris, Geuthner.

Peskes, Esther, 1999 : « The Wahhabiyya and Sufism in the Eighteenth Century », dans F. De Jonc and
B. Raptke (dir.), Islamic Mysticism Contested: Thirteen Centuries of Controversies and Polemics, Leiden,
Brill, p. 145-161.

Pouzer, Louis, 1983 : « Prises de position autour du “sama” en Orient musulman au vi/xme siécle », Studia
Islamica 57, p. 119-134.

Pouzer, Louis, 1991 (2¢ éd.) : Damas au vit/xur siécle : vie et structures religieuses d’'une métropole islamique,
Beyrouth, Dar el-Machreq .

Qusavri (ar-), ‘Abd al-Karim ibn Hawazin Abt al-Qasim al-Naysaburi, al-Risdla al-qusayriyya, Le Caire, Dar
al-Ma'arif, 1995, 2 vol.

Razi (a-), Muhammad ibn "Umar Fahr al-Din, Mafatih al-gayb (al-Tafsir al-kabir), Beyrouth, Dar al-fikr, 1981.

RitTer, Helmut, 1970 : « Hasan al-Basr1 », Encyclopédie de U'Islam, 2¢ éd., Leiden, Brill, vol. 3, p. 247-248.

Haqd'iq al-tafstr, Beyrouth, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, 2001, 2 vol.

Sutamr (aL-), ‘Abd al-Rahman, Ziyadat haqa’iq al-tafsir, Beyrouth, Dar al-masriq, 1995, 2 vol.

TasaRT (aL-), Muhammad ibn Garir ibn Yazid, Gami‘ al-baydn ‘an ta'wil ayi al-Qur’an, Le Caire, Higr, 2001,
26 vol.

Ta‘LasT (aL-), zlxba Ishaq, al-Kasf wa-1-bayan fi-tafsir al-Qur'an, Beyrouth, Dar ihya’ al-turat al-‘arabiyya, 2001,
10 vol.

TrisoN, Jean-Jacques, 2009 : L'ceuvre d’Abii ‘Abd al-Rahman al-Sulami (325/937-412/1021) et la formation du
soufisme, Damas, Presses de I'Ifpo.

Urvoy, Dominique, 2006 : Histoire de la pensée arabe et islamique, Paris, Seuil.
Wart, W. Montgomery, 1960 : « Ahl al-suffa », Encyclopédie de U'Islam, 2¢ éd., Leiden, Brill, vol. 1, p. 266.






