Plaidoyer pour une éthique islamique en écologie

Le changement climatique constitue certainement le plus grand défi que 1’humanité
devra relever au cours du XXIe siécle. L’espece humaine dispose aujourd’hui de trés peu de
temps pour renverser le cours d’une tendance qui menace son existence. Les signes
manifestes d’une planéte malade ne manquent pas, et tout porte a croire que les
dysfonctionnements du climat généreront des catastrophes de plus en plus brutales. La
maniéere dont le monde gére aujourd’hui cette crise aura des conséquences directes sur la vie
des générations futures.

Une réponse planétaire doit donc étre apportée au danger du réchauffement climatique.
Comme pour les autres traditions philosophiques ou religieuses, I’islam se doit d’étre a la
hauteur de ce défi d’un genre nouveau. L’objet de cette contribution est de proposer des pistes
pour placer la question de I’écologie au centre de la pensée islamique d’aujourd’hui et
d’engager les musulmans dans une prise en compte accrue des préoccupations de
I’environnement dans leur vie quotidienne.

| — Un constat alarmant

A part quelques personnalités ou groupuscules aux motivations obscures®, plus
personne ne nie la réalité du déréglement climatique et que c’est bien I’activité de I’homme
qui en est a I’origine. Le Rapport mondial sur le développement humain 2007-2008 consacré
a la lutte contre le changement climatique et rédigé par les experts du Programme des Nations
Unies pour le Développement (PNUD)? aboutit & des conclusions alarmantes : « il reste &
["humanité moins de dix ans pour retourner la situation ». Si rien n’est fait dans les plus brefs
délais, le monde entrera dans une ere d’incertitudes ou les foudres du climat auront pour les
40% de la population mondiale la plus pauvre — soit environ 2,6 milliards de personnes — des
conséquences apocalyptiques®. A terme, c’est ensemble de I’humanité qui en subira les
effets néfastes et destructeurs.

Lors de 'une des ses dernieres réunions, le GIEC (Groupe intergouvernemental
d’experts sur I’évolution du climat qui regroupe 2500 chercheurs provenant de 130 pays et
dont I’ensemble des publications est soumis au consensus), auteur d’un rapport détaillé sur la
question en 2007, mettait en évidence que c’est, parmi les scénarios qu’il avait élaborés, « le
plus noir » qui se profile désormais”®. Entre 1990 et 2006, le monde a connu les treize années
les plus chaudes depuis 1880, date qui marque le début de 1’¢re industrielle. Quasiment tous
les scientifiques reconnus du monde sont formels : le rejet et I’accumulation des gaz a effets

Y L ’heure du choix, Hervé Kempf, Le Monde, 21 février 2010. Auteur de plusieurs ouvrages qui traitent du
réchauffement climatique, I’auteur est journaliste au Monde chargé des questions d’écologie. Cf. également, Plus
de 600 scientifiques, s estimant dénigrés, réclament [’organisation d’un vrai débat sur le climat, Le Monde, 9
avril 2010.

2 Rapport mondial sur le développement humain 2007-2008 édité pour le Programme des Nations Unies pour le
Développement (PNUD), 2007, 1 UN Plaza New York, 10017, USA.

% Alors que les nations riches sont responsables de la grande majorité des gaz  effet de serre, ce sont les pauvres
de la planéte qui devront payer le prix le plus élevé du changement climatique. C’est cette situation inique qui
fait dire a I’archevéque Sud-africain Desmond Tutu que nous nous dirigeons vers un “Apartheid‘“ en matiére de
crise écologique. Parmi ceux qui subiront de plein fouet ces répercussions, on trouve beaucoup de pays a la
population majoritairement musulmane. Les cas les plus aigués se concentreront dans des pays comme le
Bangladesh ou I’Indonésie ou les cyclones, couplés avec les effets de la déforestation, risquent d’engendrer des
difficultés insurmontables. Cf. Au Bangladesh, les premiers réfugiés climatiques, Le Monde Diplomatique, Avril
2007.

* Le plus noir des scenarios climatiques se profile, Le Monde, 13 mars 2009.



de serre, responsables du réchauffement de la planéte, sont beaucoup trop importants et sans
des mesures draconiennes de réduction, les températures moyennes mondiales risquent
d’augmenter de plus de 5°C. Pour situer les choses, le rapport du PNUD indique qu’un tel
differentiel de 5°C correspond aux « changements de températures observées depuis la
derniere ere glaciaire, une ere ou une grande partie |’Europe et de |’Amérique du Nord se
trouvait sous plus d’un km de glace »...

Face a ce péril, le monde a commencé a prendre conscience de l'urgence d’une
mobilisation. Seulement, en dépit de tous les rapports et autres mobilisations, 1’échec du
sommet de Copenhague censé prendre le relais du Protocole de Kyoto démontre tristement
que les responsables politiques actuels sont dans ’incapacité d’étendre leur vision au-dela des
échéances ¢€lectorales. Pire, on assiste aujourd’hui a une forme de régression en la mati¢re du
fait de la combinaison d’une crise économique, qui relégue au second plan I’impératif
¢cologique, avec une offensive de groupuscules ‘“climato-sceptiques® aux pratiques peu
scrupuleuses®. Alors que le changement climatique nécessite plus que jamais des actions
d’envergure tant au niveau local que national et mondial, la déception d’avoir échoué a
Copenhague, doublée d’un manque de volontarisme politique qu’illustre, en France,
I’annulation de la taxe carbone, sont des motifs suffisants de préoccupation. Chaque jour qui
passe complique davantage la tache et considérant I’inertie et le manque de courage des
responsables politiques, il revient a la société civile mondiale d’agir dans ce domaine. La
gravité de la crise environnementale nécessite, en effet, la mise en mouvement de toutes les
composantes de la société, dont les communautés religicuses. C’est dans ce cadre que les
musulmans ont le devoir d’apporter leur contribution a la sauvegarde d’une planéte a la santé
si fragile.

Il — L’écologie, une préoccupation premiere de I’islam

Cette contribution doit d’abord se faire a partir d’une relecture des sources premieres
de I’islam. En effet, il n’est pas souhaitable que les musulmans soient a 1’écart de ce
mouvement global destiné a sauver la plancte d’une détérioration annoncée. Depuis quelques
années, certains penseurs ont ainsi mis en évidence I’urgence d’une acceptation plus profonde
de la dimension écologique dans les objectifs supérieurs de la Législation (Magasid Ash
Shari’a). Cette nouvelle tendance, méme timide, mérite d’étre débattue, approfondie et
diffusée le plus largement possible.

Dans ce cadre, il faut d’abord rappeler que la préoccupation de I’environnement et le
respect de la Nature sont au cceur des principes islamiques. Les exemples sont légion ou le
Prophéte Mohamed (Saw) interpellait ses compagnons quant au caractére sacré de la Nature
qui les entoure. Dans un célebre hadith, le Prophéte, passant prés de Sa’d ibn Abi Waqqgas qui
faisait ses ablutions, I’interpella au sujet du gaspillage que ce dernier faisait de I’eau. Surpris,
celui-ci demanda alors : « Y a-t-il gaspillage méme dans les ablutions » ? Et le Prophete de
répondre : « OQui et ce, méme en utilisant l’eau courante d’une riviere »°. Ce refus du
gaspillage, comme, en d’autres endroits de sa Sira, son attention a préserver les arbres, les
animaux, les récoltes et tous les autres éléments de la Nature — méme en temps de guerre —

® Rappelons qu’un équilibre est possible entre croissance économique et respect de I’environnement. Ainsi, les
pays de I’OCDE ont, a travers 1’Agence internationale de 1’énergie (AIE), adopté la devise des « trois E », c’est-
a-dire la sécurité d’approvisionnement (Energy security of supply), Uefficacité économique (Economic
efficiency) et la protection de 1’environnement (Environment protection) « sans sacrifier un objectif aux autres ».
Cf. “Les grandes batailles de |'énergie*, Jean Marie Chevalier, Editions Gallimard, 2004.

® Hadith rapporté par Ahmad et Ibn Majah.



donnent la mesure du respect de 1’environnement dans la tradition islamique qui devient ainsi
un principe premier devant réguler les comportements humains. L’universitaire Tariq
Ramadan reléve, a juste titre, qu’ « il ne s’agit pas d’une écologie née du pressentiment des
catastrophes (qui sont engendrées par les actions des hommes) mais d’une sorte d’*““écologie
en amont*, qui fait reposer les rapports de [’homme avec la nature sur un socle éthique
associé & la compréhension des enseignements les plus profonds »’. Au bout du compte, les
préoccupations des deux écologies finissent par se rejoindre méme si leurs sources different.

De méme, rappelons également que la Révélation est parsemée d’occurrences invitant
a la contemplation et a la méditation des signes. Le Coran est articulé autour d’une pluie de
références enseignant que tous les ¢léments de la Terre se prosternent, I’homme et la nature se
solidarisant dans cette dévotion : « Et c’est devant Dieu que se prosternent, bon gré mal gré,
tous ceux qui sont dans les Cieux et sur la Terre, ainsi que leurs ombres qui s 'inclinent devant
Lui matin et soir® ». Signe révélateur de I’importance des éléments de la Nature au sein de la
philosophie islamique, le titre de nombreuses sourates (chapitres) du Coran renvoient a
I’écosystéme qui entoure I’humanité : La « Vache », les « Bestiaux », « L’éléphant » pour les
animaux ; le « Soleil », « L’étoile », la « Lune » pour ce dont regorge le cosmos. La riviére de
« Kawthar », le mont « Tour », le « Tonnerre », le « Tremblement de terre », la « Caverne »
comme ¢léments naturels, I« Argile », le « Fer » comme matiéres premiéres, etc.

La Terre est ainsi considérée comme un dépét (amana) dont I’homme a la
responsabilité de gérer dans le cadre d’une interdépendance harmonieuse. En définitive, on
constate que le rapport du croyant avec la Nature ne peut étre fondé que sur la contemplation
et le respect : « Dans la création des Cieux et de la Terre, dans [’alternance de la nuit et du
jour, dans les vaisseaux qui sillonnent la mer, chargés de tout ce qui peut étre utile aux
hommes ; dans [’eau que Dieu précipite du ciel pour vivifier la terre, apres sa mort, et dans
laquelle tant d’étres vivants foisonnent ; dans le régime des vents et dans les nuages astreints
a évoluer entre ciel et terre ; dans tout cela n’y a-t-il pas autant de signes éclatants pour ceux
qui savent réfléchir?®»

11 — Pour une nouvelle architecture des Magésid Ash Shari’a

En sus de cette inspiration spirituelle au respect des €léments naturels, 1’imposant
corpus juridique islamique contient en son sein des clés permettant d’accentuer cet élan vers
une reconnaissance de 1’exigence écologique. Les juristes des sources de la Législation (UsQl
al figh) de I’époque classique — ainsi que nombre de ceux de 1’époque contemporaine — ont, a
la suite de la formulation produite par le savant As-Shatibi dans son ouvrage de référence « Al
Mouwafagate » déterminé cing principes dont le respect va orienter toute la réglementation
religieuse et qui, naturellement, va influer sur les perspectives politiques, économiques et
sociales en islam. Ces principes, ou finalités de la Voie islamique (4sh Shari’a) ont été
déduites des sources scripturaires de I’islam suite a un long travail d’extraction qui a fini par
donner naissance & une discipline fondamentale du nom des Magdsid Ash Shari’a™. Science
de I’islam qui s’est progressivement affirmée au fil des siécles, d’Al-Juwayni, (décédé en 478
de I’Hégire), en passant par Abou Ishaq As-Shatibi (m. 790 de 1I’Hégire), jusqu’a plus

" “La réforme radicale : Ethique et libération*, Tariq Ramadan, Presses du Chételet, Paris, 2008.

® Sourate Ar Ra’d, (Le Tonnerre), Verset 15.

° Sourate Al Bagara (La Vache), Verset 164.

1% pour une présentation rapide de cette discipline, cf. Les finalités et les objectifs supérieurs de Iislam (Partie I
et 1), Ahmed Elouazzani, www.oumma.com ainsi que “La réforme radicale”, op. cit. p. 83 sq.



http://www.oumma.com/

récemment le savant tunisien Tahar lbn Achour ou le Docteur Abdel-Majid Najar™
aujourd’hui, elle bénéficie d’une attention particuliére du fait de son objet d’étude. Mais c’est
surtout I’imam andalou de 1’école malikite Abu Ishdq As-Shatibi, réalisant la synthese des
nombreux travaux qui ’ont précédé (notamment ceux d’Aba Hamid al-Ghazali), qui
va proposer au XIVe siécle (de 1’ére chrétienne) une approche holistique fondée sur les
objectifs supérieurs de la jurisprudence islamique en affirmant que le principe englobant de
ces finalités était de promouvoir le bien et d’écarter le mal.

Cette discipline qui étudie ce que I’islam tend a concrétiser sur terre mérite qu’on s’y
arréte car c’est en son sein que la problématique de 1’écologie peut prendre toute sa place. Au
début du deuxieme volume de son livre « Al Mouwafagat fi UsQl As-Shari’a », ’'imam As-
Shatibi jette les bases de sa réflexion : 1’objectif général du Législateur, dans les prescriptions
de la Loi, est de pourvoir aux intéréts des étres humains en leur garantissant ce qui leur est
indispensable (darouri), et en leur procurant le nécessaire (haji) et I’accessoire (tahsini).
Ainsi, « toute prescription divine ne saurait viser que ['un de ces trois objectifs, qui ensemble
constituent lintérét des étres humains »** C’est donc & Dintérieur des intéréts d’ordre
indispensable — compris comme les besoins fondamentaux de 1’étre humain dont la perte
entrainerait un grave deréglement de la vie sur terre — que 1’on peut greffer la question
¢cologique. L’indispensable se résume alors a la préservation de cing éléments qui
correspondent a ce que 1’on nomme les “finalités de la Voie islamique* (Magasid Ash
Shari’a). Comme le cite As Shatibi : « la communauté est unanime, voire méme, [’ensemble
des religions, sur le fait que la voie suivie (As-Shari’a) fut établie pour la préservation des
cinqg globalités : la religion (ad din), la personne (al nafs), la raison (al’aql), la filiation (al
nasl), les biens (al amoual) ** ». Elles sont abondamment citées dans de nombreux ouvrages et
sont parfois nommées « Al-Kouliyyat al-Khams » (les cing globalités).

Ainsi, «il est possible de dire que toutes les obligations et toutes les interdictions
religieuses découlent du respect strict de ces principes fondamentaux »'*. La problématique
qui se pose a la pensée islamique aujourd’hui peut donc étre formulée en ces termes : est-ce
que la question de I’environnement et la dimension de 1’écologie sont effectivement prises en
compte dans ces Magqdsid As Shari’a ? De quelle portée bénéficie, concrétement, ce sujet dans
la tradition et la pensée musulmane contemporaines ? Dans un monde ou les différentes
formes de nuisances créées par I’homme (déforestation, pollution, émissions de gaz a effet de
serre, etc...) exposent I’humanité a un réchauffement climatique qui mettra gravement — et
srement — en péril 1’équilibre naturel dont ’espéce humaine dépend, n’est-il pas temps de
reconsidérer I’architecture des Magqdsid As Shari’a en y intégrant au premier plan I’impératif
écologique ?

Ce danger existentiel impose de reconsidérer la géographie traditionnelle des Magasid
et de placer la question environnementale au cceur de la discipline. C’est dans le cadre de cette
perspective générale que différents penseurs tentent de mettre en lumiere que la préservation
de ’environnement (hifdh al bi’a) devrait, eu égard a I'urgence de la situation et considérant

" Diplomé de 1’Université islamique de la Zitouna en Tunisie, Dr Najar est & la pointe de cette nouvelle tendance
au sein de I’école des Magasid qui appelle & une prise en considération accrue des problématiques
environnementales. Enseignant a I’Institut Européen des Sciences Humaines (IESH) de Chateau-Chinon et de
son annexe & Saint-Denis, il est ’auteur de dizaines d’ouvrages traitant différentes sciences islamiques.

2. Cf. « ‘llm Usul al Figh », AbdElwahab Khallaf, Dar Al Qalam, 1995. Traduit et disponible en francais sous le
titre “Les Fondements du droit musulman”, Editions Al Qalam, Paris, 1997.

13 Abou Ishag As-Shatibi, “Al-Mouwafagat fi Ustl As-Shari’a”, Beyrouth, Dar al Ma’rifa, 1996 (en arabe), Vol.
Il Kitdb al-Magasid.

W “Isiam, le face-a-face des civilisations “, Tariq Ramadan Tawhid, 1995.



un environnement sain comme un préalable a la préservation de la vie sur terre, constituer un
sixiéme principe (Magsad min magasid as shari’a)*®. L’idée est, non pas d’intégrer I’exigence
¢cologique au sein d’un principe plus large, mais bien plutét de 1’ériger en un principe
autonome en tant que tel qui guiderait a son tour I’activité humaine. Cette démarche que nous
soutenons a été esquissée par le Docteur Abdel-Majid Najar dans son ouvrage « Magasid As
Shari’a bi ab’dd jadida » (“Les finalités de la Voie islamique avec de nouvelles
perspectives*)*® qui érige ainsi la question écologique en une finalité distincte (qu’il nomme
en arabe « Magsad moustaqil »). Dr Najar avait déja posé les jalons d’une telle démarche
dans un ouvrage qui lui a permis d’obtenir une récompense aupres de la Bibliotheque Wagfiya
Internationale du Sheikh ‘Ali b. ‘Abd ’Allah ‘Al Thani au Qatar en 1999. Au demeurant, il
semble clair que le nombre et la nature de ces finalités et objectifs doivent étre reconsidérés et
repensés en tenant compte du contexte. Loin d’étre une mode superficielle, ce courant
apparait désormais comme la manifestation d’un profond et nécessaire renouvellement de la
pensée islamique en méme temps que le signe d’une mutation salutaire des consciences
musulmanes.

Cette évolution de I’architecture communément admise des Mdgasid As Shari’a serait
donc la bienvenue car elle intégrerait au sein du corpus juridique islamique un élément
fondamental nouveau qui est, a I’heure actuelle, relativement négligé par la pensée
musulmane'’. D’autre part, force est aussi de reconnaitre que les actions en faveur du
développement durable ne préoccupent malheureusement que peu de musulmans. Enfin, ce
nouveau chantier serait doublement avantageux car il donnerait également des incitations
claires aux gouvernements des pays musulmans dont bon nombre se targuent d’appliquer les

recommandations tirées de la Shari’a'®.

C’est donc a une véritable révolution des mentalités, des pratiques, des habitudes et
des modes de pensée et de consommation au sein de I'univers de référence islamique que
nous appelons ici de nos vceux car il faut agir vite. A I’heure ou les premiers réfugiés

15 Certains savants ont dénombré six principes supérieurs, ajoutant & la grille traditionnelle un sixiéme principe
qui s’attache a préserver la dignité humaine (hidh al ‘ird). Ainsi, en fonction de ’approche, la proposition que
nous soutenons peut soit figurer comme sixiéme principe soit comme septiéme.

18 Dr. Abdel-Majid Najar, « Magdsid As Shari’a bi ab’dd jadida» (“Les finalités de la voie islamique avec de
nouvelles perspectives®), Dar Al-Gharb al-Islamf, 2006

17 Certains travaux ont déja été publiés en arabe sur la dimension fondamentalement écologiste du Coran et de la
tradition prophétique (Sunna). Seulement, les productions en langue frangaise sont rares ou anciennes. On peut
citer, a ce propos, les contributions intéressantes issues de 1’Organisation islamique pour 1’Education, les
Sciences et la Culture (ISESCO) datant de 1999 : « Etudes sur [’environnement, analyse de certains problémes
d’un point de vue islamique » 0U « Les questions de [’environnement a travers le Coran et la Sunna », disponible
a I’adresse suivante : http://www.al-amanah.fr/de-lI-environnement-en-islam.html.

18 Certains pays du Golfe semblent, malgré le gigantisme de certains de leurs projets énergivores, prendre au
sérieux les considérations écologiques. Ainsi d’Abu Dhabi qui lance le projet d’une ville écologique. Cf. Abu
Dhabi lance un projet de ville écologique modéle en plein désert, Le Monde, 22 janvier 2008. De méme le
Maroc vit aujourd’hui a ’heure du respect de I’environnement et du développement durable et pour cause : la
ville de Rabat a été choisie par 1’association « Earth Day Network » pour la célébration du 40° anniversaire de la
journée de la Terre qui se tiendra comme chaque année le 22 avril. Prenant le relais du Mexique, le Maroc
assume avec fierté cette distinction et la simple vision des journaux télévisés des chaines marocaines permet de
s’apercevoir combien cette problématique aurait imprégné la société. Cf. http://www.journeedelaterre.ma/. A
I’inverse, d’autres pays ne souhaitent pas transformer leurs habitudes et vont méme jusqu’a mettre en doute la
réalité du réchauffement. C’est notamment le cas de 1’Arabie Saoudite qui méne une campagne active de
dénigrement du travail scientifique et a ceuvré sans relache — avec d’autres — pour mettre en échec le sommet de
Copenhague. Il est vrai qu’aujourd’hui, tout est fait pour réduire la consommation et la dépendance des
économies des pays développés aux hydrocarbures. On imagine bien que cette tendance ne va pas plaire aux plus
gros producteurs de pétrole au monde...Cf. Les climato-sceptiques s’invitent a Copenhague, Le Monde, 9
décembre 2009.



http://www.al-amanah.fr/de-l-environnement-en-islam.html
http://www.journeedelaterre.ma/

climatiques se comptent déja par dizaines de milliers™ et que la dimension mondiale du
changement climatique impose une réponse collective, cette nouvelle disposition entrerait
ainsi en harmonie avec les efforts déployés dans le monde entier pour résorber cette crise
écologique qui menace les grands équilibres planétaires.

IV — Des convergences plurielles et salutaires

Pour la premiére fois de son histoire, I’humanité est face a un péril qui menace, si rien
n’est fait, sa survie. Si le monde agit maintenait, il est possible — tout juste possible — de
limiter la hausse de la température mondiale du 21° siécle a 2°C par rapport aux niveaux
préindustriels, seuil au-dela duquel les conséquences du réchauffement deviendraient
irréversibles et incontrolables. Pour ce faire, I’humanité aura besoin d’un haut niveau de
leadership et d’une coopération internationale sans précédent. Or, comme nous 1’avons
rappelé, I’inertie des dirigeants politiques est alarmante et une conscience planétaire se doit de
prendre le relais de cette lacheté. En ce sens, le déréglement du climat n’est pas seulement
porteur de menaces ; il constitue également une opportunité. C’est avant tout pour le monde
une occasion de se rassembler pour forger une réponse collective a une crise qui menace
d’arréter le progres.

Cette nouvelle équation nous impose de transformer notre vision du monde. La
perception d’un destin commun devient un levier pour agir. C’est en effet aujourd’hui que se
décide ce que sera le monde en 2050 et que se prépare ce qu’il sera en 2100. L’islam se doit
donc d’apporter sa pierre a 1’édifice pour sauvegarder, aux cotés des autres membres de la
famille humaine, ce toit qui nous est commun. Le changement climatique nous offre un rappel
éloquent de ce que nous partageons tous, notre planéte, la Terre. Toutes les nations et tous les
peuples partagent la méme atmosphére.

Cette alliance des civilisations met en relief un élan prometteur. Des synergies se
croisent et un formidable mouvement exégétique traverse toutes les traditions religieuses de la
planéte pour mettre en avant la protection de I’environnement. Ces dynamiques, résolument
écologiques, tirent une grande part de leurs inspirations de la vie spirituelle. Ainsi, commence
a poindre une volont¢ commune d’initier un processus ‘“ecoreligieux‘ %lobal et
particuliérement intéressant. Depuis 1989, le Fonds mondial pour la nature WWF?, une des
plus grandes organisations écologistes au monde, a pris Dinitiative de rassembler
régulierement des représentants des grandes traditions pour accompag;ner et développer toute
cette nouvelle conception religieuse respectueuse de ’environnement®'. 1l le fallait bien car la
crise écologique - dont le changement climatique n'est qu'un volet - pose a notre génération un
défi d'une ampleur historique qui exige de I’humanité un réveil planétaire. Les religions ont
donc, dans ce challenge, un rdle positif a mener au méme titre que les autorités politiques, les
secteurs économiques ou la communauté scientifique.

¥ Dont le nombre pourrait atteindre le chiffre étourdissant de 400 millions de réfugiés sur un siécle... Pour
alerter I’opinion mondiale sur la menace que constitue la montée du niveau des océans, le gouvernement des Iles
Maldives a tenu le 16 octobre 2009 un Conseil des ministres sous 1’eau ! Il est vrai que le réchauffement
climatique est d’ores et déja responsable de la fonte des glaciers et de la montée des eaux qui, a terme, pourraient
bien engloutir cet archipel peuplé de 300000 habitants. Cf. Un conseil des ministres sous marin,
http://www.rfi.fr/actufr/articles/118/article_85736.asp.

20 Cf. http://www.wwf.fr/. Le World Wilde Fund for Nature est une ONG (organisation non gouvernementale)
internationale qui figure parmi les organisations de protection de la nature et de l'environnement les plus
influentes au monde.

2L Cf. Le Monde des religions, Janvier-Février 2010. L’enquéte “Ecologie et religion* est particuliérement
éclairante sur ce mouvement planétaire des religions qui se placent désormais « au chevet de la nature ».



http://www.rfi.fr/actufr/articles/118/article_85736.asp
http://www.wwf.fr/
http://fr.wikipedia.org/wiki/World_Wide_Fund_for_Nature
http://fr.wikipedia.org/wiki/Organisation_non_gouvernementale

Conclusion : Une écologie islamique ?

Le changement climatique est scientifiquement indéniable. L’avenir de nos enfants
exige que nous agissions des maintenant. Nous sommes témoins du plus grand défi auquel
I’humanité n’a jamais eu a faire face. Nous devons, nous pouvons, gagner la bataille contre le
réchauffement climatique qui menace la famille humaine dans son ensemble. Comme le
soulignait Benjamin Franklin, un des peres fondateurs de la nation américaine, « nous devons
rester solidaires les uns des autres ou nous mourrons solitaires ». Le déreglement du climat
qui nous attend a ceci de particulier qu’il nous force a réfléchir a ce que cela signifie de faire
partie d’une communauté humaine écologiquement interdépendante. Une tonne de gaz a
effets de serre en provenance de Chine est aussi néfaste qu’une tonne en provenance
d’Europe. Nous n’avons qu’une seule atmosphére et toutes les nations du monde, tous les
peuples, toutes les traditions et toutes les religions se doivent de mener ensemble cette
bataille.

Dans cette affaire, il n’existera pas de seconde chance. Malheureusement, la
participation des savants et intellectuels musulmans dans ces débats est presque marginale.
Or, la contribution islamique devrait étre a la pointe de ce combat et une véritable “écologie
islamique® — expression sans doute inopportune mais qui a le mérite d’interpeller clairement
les consciences musulmanes — devra naitre au sein de 1’univers de référence de I’islam. Nous
espérons que ’esquisse que nous avons dressée en ce qui concerne les Magqdsid As Shari’a
suscitera une réelle prise de conscience au sein de la pensée islamique et que, par-dessus tout,
les musulmans agiront davantage pour relever ce défi qui révele a chacun la part d’humanité
qu’il voit en son prochain.

Ennasri Nabil

Diplomé de Institut d’Etudes Politiques d’Aix-en-Provence, est actuellement étudiant en
théologie musulmane a I’Institut européen des sciences humaines de Chiteau-Chinon. Il a
séjourné dans plusieurs pays du Golfe (Qatar, Emirats Arabes Unis). Son mémoire « Le
champ politico-religieux du Qatar : une vision estudiantine » obtenu en vue de la validation
du Master Il (Recherche) « Politigue Comparée » a été rédigé sous la direction du
professeur Francois Burgat. Il est également membre du Collectif des Musulmans de
France.



Bibliographie indicative

Ouvrages en frangais :

“L’islam sera spirituel ou ne sera pas“, Eric Geoffroy, Editions du Seuil, 20009.

Les differents rapports du GIEC en version compléte et en langue francaise disponibles a
I’adresse suivante : http://www.ipcc.ch/home_languages_main_french.htm

Rapport mondial sur le deéveloppement humain 2007-2008 edité pour le Programme des
Nations Unies pour le Développement (PNUD), 2007, 1 UN Plaza New York, 10017, USA.

“Les Fondements du droit musulman”, AbdElwahab Khallaf traduit par Caude Dabbak,
Editions Al Qalam, Paris, 1997.

“Comment les riches détruisent la planéte”, Hervé Kempf, Editions du Seuil, 2007 (a noter
que cet ouvrage a récemment été traduit en arabe par le Centre national de la traduction

d’Egypte).
“Pour sauver la planéte, sortez du capitalisme*, Hervé Kempf, Editions du Seuil, 2009.

“Comprendre le changement climatique*, Jean-Louis Fellous et Catherine Gautier (sous la
direction de), Odile Jacob, 2007.

“Comprendre le réchauffement climatique*, Raphaél Trotignon, Pearson Education France,
2009.

“La nouvelle alliance, métamorphose de la science“, llya Prigogine, Isabelle Stengers,
Edifions Gallimard, 1986.

“Les grandes batailles de ’énergie*, Jean Marie Chevalier, Editions Gallimard, 2004.
“Nouveau voyage au centre de la terre*, Vincent Courtillot, Odile Jacob, 2009.

“L’homme est-il responsable du réchauffement climatique 7, André Legendre, EDP
Sciences 2009.

“Le mythe climatique **, Benoit Rittaud, Seuil, 2010

“La réforme radicale : Ethique et libération*, Tariq Ramadan, Presses du Chéatelet, Paris,
2008.

Ouvrages en arabe :

““Ilm Usul al Figh*, AbdElwahab Khallaf, Dar Al Qalam, 1995


http://www.ipcc.ch/home_languages_main_french.htm
http://recherche.fnac.com/ia43360/Ilya-Prigogine?SID=a30426dd-6c0b-0272-f99d-6d21f0a40172&UID=0BE468531-AFF4-4F5B-6C28-D6688F9A957B&Origin=fnac_google&OrderInSession=1&TTL=220220110041
http://recherche.fnac.com/ia10190/Isabelle-Stengers?SID=a30426dd-6c0b-0272-f99d-6d21f0a40172&UID=0BE468531-AFF4-4F5B-6C28-D6688F9A957B&Origin=fnac_google&OrderInSession=1&TTL=220220110041

“Al-Mouwafagat fi Usll As-Shari’a”Abou Ishaq As-Shétibi, , Beyrouth, Dar al Ma’rifa, 1996
(en arabe), Vol. 11 Kitab al-Magasid.

“Dirassa fi Figh Magqdasid As Shari’a*, Dr Youssef Al Qardawi, Dar Ach Choroug, 2008
“Ri’ayat al bi’a fi Shari’at al islam *“, Dr Youssef Al Qardawi, Dar Ach Choroug, 2001

“Magqasid As Shari’a bi ab’ad jadida*, Dr. Abdel-Majid Najar, (“Les finalités de la voie
islamique avec de nouvelles perspectives®), Dar Al-Gharb al-Islami, 2006

Ouvrages en anglais :

“Ibn Ashur : Treatise on Magqasid Al-Shariah“, Muhammad Al-Tahir 1bn Ashour,
International Institute of Islamic Thought (I11T), 2006.

“Green Deen: What Islam Teaches About Protecting the Planet*, lbrahim Abdul-Matin,
Berrett-Koehler, 2010.

Sites internet :

http://climweb.free.fr/weblist03.htm : portail internet qui recense des dizaines de liens
renvoyant vers des sites de référence traitant des différentes dimensions du réchauffement
climatique.

http://www.ipcc.ch/ : site internet du GIEC

http://www.eric-geoffroy.net/

http://www.undp.org/french/ : site internet du PNUD, Programme des Nations Unis pour le
Développement.

www.al-amanah.fr

http://www.developpement-durable.qgouv.fr/

http://www.journeesdelaterre.com/

http://www.journeedelaterre.ma

http://www.fondation-nicolas-hulot.org/

http://www.isesco.org.ma/

http://www.ehess.fr/fr/

www.lemonde.fr

www.oumma.com



http://www.amazon.fr/s?_encoding=UTF8&search-alias=books-fr-intl-us&field-author=Muhammad%20Al-Tahir%20Ibn%20Ashour
http://climweb.free.fr/weblist03.htm
http://www.ipcc.ch/
http://www.eric-geoffroy.net/
http://www.undp.org/french/
http://www.al-amanah.fr/
http://www.developpement-durable.gouv.fr/
http://www.journeesdelaterre.com/
http://www.journeedelaterre.ma/
http://www.fondation-nicolas-hulot.org/
http://www.isesco.org.ma/
http://www.ehess.fr/fr/
http://www.lemonde.fr/
http://www.oumma.com/

http://www.qaradawi.net/

http://www.greendeenbook.com/

http://www.maison-islam.com/articles/

http://www.publicsenat.fr

http://www.unistra.fr/



http://www.qaradawi.net/
http://www.greendeenbook.com/
http://www.maison-islam.com/articles/
http://www.publicsenat.fr/
http://www.unistra.fr/

